
 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          7

 
PUBLIC – PRIVAT; 

SFERA PUBLICĂ ŞI CETĂŢENIA 

 
                                      

Prof. univ. dr. Adrian GORUN 
Universitatea „Constantin Brâncuşi” din 

Târgu-Jiu 
 

Conf. univ. dr. Horaţiu Tiberiu GORUN 
Universitatea „Constantin Brâncuşi” din 

Târgu-Jiu 
 
 
 

 
Rezumat  

 Problema public-privat este departe de a fi 
tratată pe deplin în literatura de specialitate, chiar 
dacă primele încercări apar în „Politica lui 
Aristotel”. 
 Argumentele lui St. Mill sunt standarde 
pentru „aria adecvata a libertăţii umane” fiind 
circumscrise „principiului daunei” şi „principiului 
utilităţii”. Identificarea sferei private şi publice este 
una dificilă, mai ales din cauza fluxurilor si 
refluxurilor modernităţii şi modernităţii târzii care 
apar şi reapar la nivelul fiecăreia. O atenţie 
semnificativă va fi acordată interferenţelor 
public/privat, interferenţe care apar din pluralitatea 
acestor domenii: spaţiul public/privat, persoană 
publică/privată, interesul public/privat, acţiuni cu 
impact public/privat etc. Medierea analizează de 
asemenea aspecte ca legitimitatea (ne-contestat sau 
tranzitiv), admiterea şi limitele lor, interesul public şi 
interesul particular, etc.  
 
 

1.  Public – privat. Repere conceptuale 
 

În anul 1859 J. St. Mill publică eseul Despre 
libertate, abordând divergenţele dintre opinia 
individuală şi opinia majorităţii, divergenţe ce 
conduc la folosirea statului de către 
majoritatea celor care votează pentru a 
înstrăina libertatea de cei care nu împărtăşesc 
opinia celor majoritari. Tirania majorităţii 
generează şi îngrădirea libertăţii individuale: 
„coerciţia morală a opiniei publice”, coerciţie 
ce poate sufoca libertatea de gândire şi 

PUBLIC – PRIVATE; 

PUBLIC SPHERE AND CITIZENSHIP  

 
                                      

Prof. PhD Adrian GORUN 
“Constantin Brâncuşi” University of 

Târgu-Jiu 
 

Assoc. Prof. PhD Horaţiu Tiberiu GORUN
 “Constantin Brâncuşi” University of 

Târgu-Jiu 
 
 
 

 
 Resume: 
 The issue of the public – private is far from 
being exhausted in the specialty literature, even if the 
first attempts appear in ,”Aristotle’s Politics”. 
 The arguments of St. Mill are essential 
benchmarks for the ,,appropriate area of human 
freedom” being circumscribed to the ,,damage 
principle” and to the ,,utility principle”. The 
identification of private and public sphere is a difficult 
one, especially given that modernity and late 
modernity continuous flows and reflows at the level of 
each one. A significant attention would be granted to 
the public/private interferences, interferences that 
appear from the plurality of the phenomena of these 
fields: public/private space, public/private person, 
public/private interest, action with public/private 
impact, etc. The intercession analyses also other 
aspects like legitimacy (self-evident and transitive), the 
intromission and their limits, the public interest and 
the particular interest, etc. 
 
 

1. Public – private. Conceptual guide 
marks  

 
 In 1859 J. St. Mill published the essay 
On Liberty, approaching the differences 
between individual opinion and majority 
opinion, which result in the use of state by 
those who vote for alienating freedom from 
those that do not share the opinion of the 
majority. The majority tyranny generates also 
the restriction of individual freedom: “moral 
coercion of the public opinion”, coercion that 
could suffocate the freedom of thought and 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          8

acţiune.  
 Ca şi alţi liberali, Mill acceptă 
distincţia public – privat, însă aduce obiecţii 
în privinţa caracterului absolut al acestei 
distincţii: „Există însă o sferă de acţiune în 
care societatea, spre deosebire de individ, este 
interesată numai în mod direct (sau chiar 
deloc): ea cuprinde acea parte din viaţă şi 
conduita unui om care-l atinge decât pe el 
însuşi sau dacă îi atinge si pe ceilalţi, aceasta 
se întâmplă numai cu participarea şi acordul 
lor sincer, liber şi voluntar”.1 Este domeniul 
pe care Mill îl consideră «sfera potrivită a 
libertăţii umane». Reprezintă «sfera 
potrivită», întrucât actele individuale 
conturate în libertăţi (de la libertatea de 
conştiinţă, gândire şi opinie, la libertatea de 
asociere), nu afectează pe ceilalţi, în condiţii 
normale, adică nu dăunează altora. Atâta timp 
cât scopurile acţiunilor individuale nu 
dăunează celorlalţi, nu există restricţii la 
libertatea de «a face ce dorim», fiecare individ 
suportând consecinţele propriilor acţiuni. Este 
importantă asumarea responsabilităţii şi nu 
aprecierea semenilor asupra conduitei noastre, 
chiar dacă, în opinia acestora, conduita 
noastră apare ca «nesăbuită, nefirească sau 
greşită».2 
 În aceste condiţii, se pune întrebarea: 
există o sferă pură, o sferă în care actele şi 
atitudinile individului să iasă total de sub 
interesul social? Mill nuanţează şi reconsideră 
distincţia între privat şi public: „Distincţia 
evidenţiată aici între partea din viaţa  unui om 
care îl priveşte numai pe el şi partea care îi 
priveşte şi pe ceilalţi va fi respinsă de mulţi. 
Cum oare (poate întreba cineva), ar putea vreo 
parte a comportării unui membru al societăţii 
să fie indiferentă celorlalţi membrii? Niciun  
membru al acesteia nu este o fiinţă izolată, 
este imposibil ca un om să facă ceea ce îi 
dăunează serios sau permanent lui însuşi fără 
a afecta negativ, cel puţin pe cei aflaţi în 
strânsă legătură cu el, iar, adesea, şi pe mulţi 
alţii. Dacă aduce prejudicii propriei sale 
proprietăţi, el vatămă astfel pe cei care, direct 
sau indirect, obţineau un sprijin de pe urma ei 
şi, în general, diminuează mai mult sau mai 

action.  
 Just like other liberals, Mill accepts 
the distinction public – private, but has 
objections regarding the absolute character of 
this distinction: “But there is range of action 
in which society, unlike the individual, is 
interested only directly (or not at all): it 
includes that part of the life and the conduct 
of a man which influences only him, or if it 
influences the others as well, this happens 
only with their sincere, free and volunteer 
participation and approval”.26 This is the field 
that Mill considers «the adequate sphere of 
human freedom ». It is the «adequate 
sphere», because individual actions shaped in 
freedoms (from the freedom of conscience, 
thought and opinion to the freedom of 
association), do not affect the others, in 
normal circumstances, that is they to not 
harm the others. As long as the goals of 
individual actions do not harm the others, 
there are no restrictions for the freedom «of 
doing what we want», every individual 
bearing the consequences of its own actions. 
It is important to take liability and not 
appreciate our fellow creatures comparing to 
our conduct, even if, in their opinion, the 
conduct appears as «foolish, unnatural or 
wrong».27 
 In these circumstances, the question 
appears: is there a pure sphere, a sphere in 
which individual actions and attitudes totally 
go out of the social interest? Mill varies and 
reconsiders the distinction between private 
and public: “The distinction made here 
between the part of a man’s life that concerns 
only him and the part that concerns the others 
will be rejected by many. How (someone may 
ask) can a part of a society member’s conduct 
be indifferent to the other members? None of 
its members is an isolated being, it is 
impossible for a man to do what seriously or 
permanently harms him without negatively 
affect, at least those strongly related to him 
and, often, many others. If he prejudices his 
own property, he harms those who, directly 
or indirectly, benefited from support from it 
and, generally, decreases more or less the 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          9

puţin bogăţia  întregii comunităţi. Dacă îşi 
dereglează facultăţile mentale sau fizice nu 
numai că face un rău celor a căror fericire 
depinde într-o măsură sau alta de el, dar 
devine totodată inapt de a-şi îndeplini 
îndatoririle faţă de semenii săi, în general.”3 
Chiar şi viciile care nu vatămă în mod direct 
pe alţii, produc prejudicii prin forţa 
exemplului lor şi, prin urmare, este legitimă 
constrângerea celorlalţi spre a impune 
corectarea comportamentului. 
 În opinia lui J. St. Mill, înţelegerea 
distincţiei privat – public, a limitelor şi 
interferenţelor celor două sfere nu poate fi 
realizată decât prin apelul la «principiul 
vătămării» şi «principiul utilităţii». Conform 
primului principiu, orice adult responsabil ar 
trebui să fie liber, să facă ce vrea, atâta timp 
cât acţiunile sale nu ameninţă sau nu vatămă  
pe ceilalţi şi „unicul scop pentru care puterea 
poate fi legitim exercitată asupra oricărui 
membru al unei comunităţi civilizate şi 
împotriva dorinţei acestuia este prevenirea 
vătămării celorlalţi”. Cel de-al doilea 
principiu consolidează, nu prin apel la 
drepturile naturale, ci prin invocarea rolului 
pozitiv al libertăţii, al beneficiului pe care îl 
are atât individul cât şi societatea prin 
promovarea ei. Libertatea este un lucru bun 
pentru că stimulează „interesul permanent al 
omului ca fiinţă progresistă”, iar progresul 
este posibil în măsura existenţei unei 
competiţii între opinii, idei şi credinţe diferite, 
în condiţiile unei pieţe libere a ideilor,  care 
permite alegerea, opţiunea şi distincţia între 
ideile bune şi ideile rele. Anularea libertăţii de 
gândire şi acţiune condamnă societatea la 
blocaje şi stagnări. 

J. St. Mill nu crede că omul ar fi bun 
de la natură; singurul sentiment potenţial 
înnăscut este o anumită capacitate de 
simpatie: „Fiecare acţiune este judecată şi 
trebuie să fie judecată conform măsurii în care 
ea duce la împlinirea supremei ţinte a dorinţei 
umane: fericirea. În aceasta constă aplicarea 
principiului utilităţii”4. Iar fericirea este 
corelată unei ierarhii calitative a plăcerilor, 
ierarhie stabilită şi în funcţie de efectele 

wealth of the entire community. If he changes 
his mental or physical faculties, he not only 
harms those whose happiness depends on him 
to a certain extent, but he also becomes 
unable to fulfil his duties towards his fellow 
men, in general.”28 Even the vices that do not 
directly harm others, cause prejudices 
through the force of their example and, 
consequently, others’ constraint to impose 
conduct correction is legitimate. 
 In J. St. Mill’s view, the 
understanding of the distinction between 
private and public, of the limitations and 
interferences of the two spheres can only be 
made through the appeal to «the harm 
principle» and «principle of utility». 
According to the first principle, any 
responsible adult should be free to do what he 
wants, as long as his actions do not threaten 
or harm the others and “the only purpose for 
which power can be legitimately exercised on 
any member of a civilised community and 
against its desire is preventing others’ harm”. 
The second principle consolidates, not by 
appealing natural rights, but rather by calling 
the positive role of freedom, of the benefit 
that both the individual and the society have 
by promoting it. Freedom is a good thing 
because it stimulates “the permanent interest 
of man as a progressist being”, and progress 
is possible if there is a competition between 
different opinions, ideas and beliefs, a free 
market of ideas which allows the choice, 
option and distinction between good ideas 
and bad ideas. Annulling the freedom of 
thought and action sentences the society to 
blockages and stagnations. 

J. St. Mill does not believe that man is 
good by nature; the only possible innate 
feeling is a certain capacity of sympathy: 
“Every action is judges and has to be judged 
according to the extent in which it allows the 
fulfilment of the supreme goal of the human 
desire: happiness. This is the application of 
the principle of utility”29. And happiness is 
correlated to a qualitative hierarchy of 
pleasures, established depending on the 
beneficial effects that pleasures have both on 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          10

binefăcătoare pe care plăcerile le procură atât 
asupra individului, cât şi asupra celorlalţi. 
Relativitatea graniţei dintre sfera publică şi 
sfera privată nu semnifică în vreun fel 
eliminarea celei de pe urmă, ca domeniu de 
exercitare a libertăţii. Există două categorii de 
conduite private ale oricărui individ: 

 Conduite ce pot afecta viaţa 
altor oameni şi, prin urmare, intră ca elemente 
în sfera publică, caz în care intervenţia 
autorităţii şi restrângerea libertăţii individuale 
sunt permise (constrângere la conduitele ce 
depăşesc sfera privatului); 

 Conduite  ce aparţin strict 
sferei privatului (strict private), domeniu de 
afirmare a libertăţii individuale şi de protejare 
a ei în faţa intervenţiei de coerciţie a 
instituţiilor publice (la acest nivel, intervenţia 
autorităţii în sfera privatului este nelegitimă şi 
nejustificată). 

Prin urmare, atitudinea autorităţilor 
este dependentă de atitudinea individului. 
Această relaţie clară, prin care se 
maximizează sfera libertăţii în domeniul 
privat şi limitează sfera autorităţii doar la 
nivelul vieţii publice, fundamentează corect 
raporturile dintre individ şi stat: „Scopul 
acestui eseu (se referă la Despre libertate), 
este de a afirma un principiu foarte simplu ca 
fiind întru totul îndreptăţit să guverneze pe de-
a întregul raporturile bazate pe constrângere şi 
control, dintre societate şi individ, indiferent 
dacă mijlocul folosit va fi forţa fizică, sub 
forma pedepsei legale sau va fi constrângerea 
morală a opiniei publice. Acest principiu este 
următorul: unicul scop care îi îndreptăţeşte pe 
oameni, individual sau colectiv, la ingerinţe în 
sfera libertăţii de acţiune a oricăruia dintre ei 
este autoapărarea; unicul ţel în care puterea se 
poate exercita, în mod legitim, asupra oricărui 
membru al societăţii civilizate, împotriva 
voinţei sale, este acela de a împiedica 
vătămarea altora”5. Altfel se pune problema în 
condiţiile exercitării puterii legitime, condiţii 
asumate de regimurile democratice. În 
regimurile totalitare se maximizează sfera 
intervenţiei autorităţii şi la nivelul vieţii 
private, libertatea individuală fiind 

the individual, and upon the others. The 
relativity of the border between the public 
sphere and the private sphere does not mean 
in any way the elimination of the latter as a 
field of exercising freedom. There are two 
categories of private conducts of any 
individual: 

 Conducts that may affect the 
lives of other people and, consequently enter 
as elements in the public sphere, in which 
case the authority intervention and freedom 
restriction are allowed (constraint to the 
conducts that exceed the private sphere); 

 Conducts which belong strictly 
to the private sphere (strictly private), a field 
of individual freedom and its protection in 
front of public institutions coercion 
intervention (at this level, the intervention of 
authority in the private sphere is illegitimate 
and not justified). 

Consequently, authorities’ attitude 
depends on the individual’s attitude. This 
clear relations, which maximizes the sphere 
of freedom in the private field and limits the 
sphere of authority only to the level of public 
life, accurately establishes the relations 
between the individual and the state: “The 
purpose of this essay (i.e. On Liberty) is to 
reveal a very simple principle as having the 
right to completely govern constraint and 
control based relations between the society 
and the individual, whether the means is 
physical force under the form of legal 
punishment or moral constraint of the public 
opinion. This principle is the following: the 
only purpose that gives people the right, 
individually or jointly, to encroachments in 
the sphere of the freedom of action is self-
defence; the only goal in which power can be 
legitimately exercised upon any member of 
the civilised society, against his will, is to 
prevent harming the others”30. The problem is 
different in case of exercising the legitimate 
power, conditions undertaken by democratic 
regimes. In totalitarian regimes, the sphere of 
authority intervention is maximized at the 
level of private life as well, individual 
freedom being minimized or cancelled. 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          11

minimalizată sau anulată. 
Identificarea sferei privat şi public s-a 

încercat şi prin luarea în considerare a 
sensului termenului «prejudiciu», termen cu 
care operează dreptul civil, iar relativ la 
prejudiciul produs altora, accentul a căzut pe 
caracterul „iminent, precis şi vizibil” al 
daunelor care justifică intervenţia autorităţii. 
Acest aspect l-a avut în vedere Mill atunci 
când a susţinut că expunerea opiniilor iese din 
sfera privatului doar în condiţiile în care 
generează acţiuni iminente care vor leza pe 
ceilalţi, indiferent sub ce formă: „Opinia că 
negustorii de grâne sunt cei care îi 
înfometează pe cei săraci sau că proprietatea 
privată este furt se cuvine să nu fie stingherită 
atunci când circulă doar prin presă, însă ea 
poate atrage după sine, pe drept cuvânt, o 
pedeapsă atunci când este exprimată oral în 
faţa unei mulţimi întărâtate în jurul casei unui 
negustor de grâne”6. Consider că o asemenea 
modalitate de punere a problemei trebuie 
privită cu unele rezerve. 

Am în vedere forţa ideilor în procesul 
de transformare a opiniilor private în acţiuni 
cu impact asupra sferei vieţii private a altora, 
mediate prin diverse segmente ale publicului. 
Iar ideile exprimate prin presă se obiectivează 
la nivelul opiniei publice, aceasta sancţionând, 
de multe ori pe nedrept, viaţa privată a unor 
indivizi nevinovaţi, mai ales în condiţiile în 
care, la nivelul conştiinţei comune, opiniile 
subiectual verosimile sunt identificate cu 
informaţiile valide. Mai edificatoare este, din 
acest punct de vedere, analiza omnipotenţei 
ideologiei specifică regimurilor totalitare, 
realizată de Hannah Arendt7. 

Pentru Arendt ideologia concepută ca 
o reprezentare a lumii, ca un ansamblu fictiv 
de idei, atitudini, pasiuni nu evoluează 
obligatoriu către o administraţie coercitivă; ea 
devine totalitară doar dacă se integrează într-
un sistem de explicaţii global şi ştiinţific al 
lumii. Astfel, ura faţă de  evrei este 
periculoasă în sine, dar, în opinia lui Arendt 
devine «ideologie» înscrisă şi propagată 
printr-un discurs coerent, solicitându-se 
exterminarea lor în numele unei «necesităţi 

The identification of the private and 
public sphere was attempted by considering 
the meaning of the word «prejudice», used to 
operate in the civil law, and as far as the 
prejudice caused to others is concerned, the 
accent was put on the “immanent, precise and 
visible” character of the damages that justify 
the intervention of the authority. Mill had this 
in mind when claimed that opinions 
expressions exceeds the private sphere only if 
it generates imminent actions that may harm 
the others, irrespective of the form: “The 
opinion that grain sellers are those who starve 
the poor or that private property is robbery 
does not have to be prevented when 
expressed in the media, but it may rightfully 
cause a punishment when orally expressed in 
front of an incited crowd gathered around a 
grains seller’s house”31. I think that such a 
way to put the problem has to be analyzed 
with some reserves. 

I take into consideration the force of 
ideas in the process of transforming private 
opinions into actions with impact on others’ 
private life sphere, mediated through various 
segments of the public. And the ideas 
expressed in the media materialize at the 
level of public opinion, often sanctioning the 
private life of innocent individuals, especially 
when at the level of common conscience; the 
subjectively verisimilar opinions are 
identified with valid information. More 
edifying is from this point of view the 
analysis of ideology omnipotence specific to 
totalitarian regimes, made by Hannah 
Arendt32. 

For Arendt, ideology conceived as a 
representation of the world, as a fictive 
complex of ideas, attitudes, passions, does 
not compulsorily develop towards a coercive 
administration; it becomes totalitarian only if 
it is integrated in a global and scientific 
explanations system of the world. Therefore, 
the hate towards Jewish is dangerous in itself, 
but in Arendt’s view, it becomes «ideology» 
recorded and propagated through a coherent 
speech, requiring their extermination in the 
name of a «vital necessity»; the propagation 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          12

vitale»; propagarea ideilor socialiste şi 
comuniste devine ideologie atunci când se 
transformă in actu,  adică atunci când 
dobândeşte caracter militant în edificarea 
societăţii fără clase, în numele unei legi 
universale a istoriei; condamnarea proprietăţii 
private prin ideile exprimate public (iar presa 
reprezintă o platformă esenţială a transferării 
opiniilor  unor formatori către publicul 
eterogen) este periculoasă tocmai prin 
posibilitatea transpunerii în practică a acestor 
opinii, prin incitarea maselor la acţiuni 
violente împotriva obiectului şi subiectului 
proprietăţii private. De altfel, Karl Marx 
tocmai acest fenomen l-a avut în vedere atunci 
când constata relaţia dintre marxism şi 
proletariat: „Marxismul şi-a găsi în proletariat 
arma sa materială, întocmai cum proletariatul 
şi-a găsit în marxism arma sa spirituală”. Iar 
forţa ideilor în declanşarea – prin aparatul 
propagandistic – a unor acţiuni contestatoare 
(mitinguri, demonstraţii, revolte, greve, 
revoluţii violente etc.) şi-a dovedit eficienţa în 
instaurarea şi menţinerea regimurilor 
totalitare. Obiectivarea unor opinii (subiectual 
verosimile) la nivelul opiniei publice 
reprezintă potenţial şi mijloc pentru acţiuni 
prin care se diminuează libertăţi individuale, 
sprijinindu-se ingerinţele puterii politice în 
viaţa privată. Apoi, luând în calcul atributele 
legitimităţii,  opiniile exprimate de formatori 
apelează la două etape succesive de 
legitimare: 

 Legitimarea tranzitivă, 
caracterizată prin transferul legitimităţii 
acceptate pentru mass-media dinspre aceasta 
către persoanele private cu rol public (asumat 
şi acceptat tacit) – acela de formatori de 
opinie, transfer ce are ca efect o extensie a 
sferei legitimităţii (atât asupra persoanelor cât 
şi asupra opiniilor lor); 

 Legitimarea prin asimilarea 
acestor opinii exprimate de persoane private 
cu rol public, de către opinia publică, 
obţinându-se astfel susţinerea materială a 
ideilor exprimate. 
Pentru primul caz, legitimarea (tranzitivă) 
vizează o formă apriorică a legitimităţii, 

of socialist and communist ideas becomes 
ideology and it transforms in actu,  when it 
acquires a militant character in edifying the 
society with no classes, in the name of a 
universal law of history; sentencing private 
property through the ideas expressed in 
public (and the media is an essential channel 
of other trainers’ opinions transfer to the 
heterogeneous public) is dangerous because 
of the possibility to put these opinions in 
practice, by urging the masses to violent 
actions against the object and subject of 
private property. As a matter of fact, Karl 
Marx considered this phenomenon when 
remarking the relation between Marxism and 
proletariat: “Marxism found its material 
weapon in the proletariat, just like the 
proletariat found its spiritual weapon in 
Marxism”. And the force of ideas in starting 
– through the propagandistic apparatus – of 
disputing actions (protest meetings, 
demonstrations, riots, strikes, violent 
revolutions etc.) proved its efficiency in 
establishing and maintaining totalitarian 
regimes. The objectification of certain 
opinions (subjectively verisimilar) at the level 
of public opinion is both potential and means 
for actions that diminish individual freedoms 
supported by the encroachments of political 
power in the private life. Then, considering 
the attributes of legitimacy, the opinions 
expressed by trainers use two successive 
legitimating stages: 

 Transitive legitimating, 
characterized by the transfer of the legitimacy 
accepted for mass-media from it to private 
persons with a public role (tacitly undertaken 
and accepted) – that of opinion makers, a 
transfer with the object of extending the 
range of legitimacy (both on persons and on 
their opinions); 

 Legitimating by assimilating 
these opinions expressed by private persons 
with a public role, by the public opinion, 
therefore achieving the material support for 
the ideas expressed. 
For the first case, legitimating (transitive) 
refers an apriori form of legitimacy, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          13

susţinută printr-un raţionament clasic de tipul: 
X lucrează la ziarul Z 
Ziarul Z se bucură de 

legitimitate în rândurile 
cititorilor 

X este legitim (inclusiv 
ideile exprimate de el). 

Prin urmare, legitimitatea în sine a 
mass-media induce o legitimitate duală: aceea 
a formatorului de opinie, precum şi a opiniilor 
exprimate de el. Iar suportul legitimităţii 
ideilor – individul formator – îşi extrage seva 
propriei legitimităţii dintr-o legitimitate ce nu 
are nimic comun cu persoana sa                 – 
mass-media –  prin intermediul cărora exercită 
raporturi sociale.  

Continuând acest demers, se 
subînţelege că opiniile subiectual verosimile 
sunt probate din perspectiva veridicităţii nu 
prin punerea la lucru a criteriilor adevărului, ci 
prin apelul la criterii extra-gnoseologice. Şi, 
ceea ce este semnificativ, este aspectul că şi în 
modernitatea târzie, mass-media este 
fetişizată, puţine persoane îndoindu-se de 
veridicitatea conţinuturilor şi lipsa de 
legitimitate (atât a unor formatori, cât şi a 
unora dintre ziare, reviste, posturi de 
televiziune şi radio etc.). 

Bucurându-se de legitimitatea 
imanentă (în parte reală, în parte obţinută prin 
mijloace dolosive), atât mass-media , cât şi 
(prin ea) formatorii de opinie, atunci şi 
opiniile exprimate de către aceştia sunt 
prezumate (cel puţin relativ) ca legitime. Prin 
obiectivarea la nivelul opiniei publice, ideile 
vor fi apărate de purtătorii lor (formatorii) prin 
invocarea dublei legitimităţi: cea a mass-
media    – ca autoritate epistemică şi prestigiu 
– şi cea a opiniei publice, în care aceste idei s-
au obiectivat – ca justificare, susţinere, temei 
de acţiune. Şi se creează astfel o serie de 
incertitudini care au tocmai menirea 
încurajării imixtiunii autorităţii în viaţa 
privată, sporindu-se inferenţele în defavoarea 
libertăţilor individuale. Se produce un amestec 
de criterii gnoseologice, axiologice, etice, 
politice  sporindu-se câmpul confuziilor. 
Încât, tot mai mult sfera privatului se 

supported by a classic reason of the type: 
X works for the Z 

newspaper 
Z newspaper enjoys 

legitimacy among its readers  
X is legitimate 

(including the ideas expressed 
by it). 

Consequently, mass-media 
legitimacy induces a dual legitimacy: that of 
the opinion maker and of the opinions 
expressed by him. And the support of ideas 
legitimacy – the maker individual – gets its 
strength of its own legitimacy from a 
legitimacy that has nothing in common to its 
person – mass-media – through which social 
relations are exercised.  

Continuing this action, we 
understand that the subjectively verisimilar 
opinions are proved from the point of view of 
veracity not by putting the criteria of truth to 
work, but rather by using extra-gnosiological 
criteria. And, what is significant, is that even 
in late modernity, mass-media is used as a 
fetish, very few persons doubting the veracity 
of contents and the lack of legitimacy (both 
of makers and some of the newspapers, 
magazines, TV and radio channels etc.). 

Enjoying immanent legitimacy (partly 
real, partly achieved through fraud means), 
both mass-media , and (through it) opinion 
makers, then the opinions expressed by them 
are presumed (at least relatively) as 
legitimate. By objectifying at the level of 
public opinion, ideas will be defended by 
their bearers (makers) by calling double 
legitimacy: that of mass-media – as epistemic 
and prestige authority – and that of public 
opinion, where these ideas have objectified – 
as justification, support, fear of action. A 
series of incertitude is therefore created 
meant to encourage authority’s interference 
in private life, increasing inferences to the 
disadvantage of individual freedoms. A 
mixture of gnosiological, axiological, ethical, 
political criteria occurs increasing the field of 
confusions. Therefore, the more the private 
sphere decreases, the more what is private 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          14

diminuează, tot ceea ce este privat devenind 
(aproape) public. În condiţiile în care, juridic, 
graniţele dintre public şi privat sunt tot mai 
permeabile, societatea nu-şi poate apăra nici 
domeniul public, nici domeniul privat. Pentru 
cei mai mulţi indivizi privatul este cotropit de 
invocarea interesului public şi pentru puţinii şi 
privilegiaţii unui sistem politic, publicul este 
cotropit de interesele lor private. Aşa se face 
că deţinătorii puterii vor invoca declarativ 
interesul public concomitent cu apărarea sferei 
privatului, fără a identifica însă cel mai corect 
segmentele publicului, segmentele privatului 
şi interferenţele privat-public.  

Ne vom opri asupra interferenţelor pe 
parcursul acestui demers. Revenind la J. St. 
Mill, trebuie reţinut că «vătămarea» depăşeşte 
sfera prezumtivului; ea se concentrează într-o 
acţiune iminentă, depăşeşte sfera afirmaţiilor 
cu caracter vag, general, producând 
identificarea cu anumite persoane. Totuşi, 
trebuie precizat că graniţa dintre privat şi 
public nu este trasată de caracterul «iminent» 
sau «prezumtiv», «vizibil» sau «invizibil» al 
daunei, ci de context. Aceasta nu îndreptăţeşte 
însă alunecarea într-o altă poziţie: 
absolutizarea rolului preventiv al autorităţii, în 
sensul intervenţiei sale în viaţa particulară cu 
scopul preîntâmpinării unor daune prezumtive; 
caracterul prezumtiv al daunelor pentru alţii 
nu justifică inferenţa autorităţilor statului în 
viaţa indivizilor. Acest aspect este denunţat 
îndeosebi de libertarieni, care constată 
creşterea dăunătoare a sferei publice în 
detrimentul sferei private. 

Este de la sine înţeles că realitatea 
socială a cunoscut mutaţii semnificative în 
secolul al XX-lea şi primii ani ai secolului al 
XXI-lea. Aceste transformări sociale şi 
politice, mediate îndeosebi de formele de 
fenomenalizare a politicului prin puterea 
politică au generat schimbări şi în unghiul de 
abordare a sferei publicului şi privatului. 

Statul şi-a extins funcţiile în diferite 
momente istorice – în funcţie de regimul 
politic –, cucerind tot mai multe segmente ale 
societăţii care se identificau sferei privatului, 
justificându-şi inferenţele prin nevoia de 

becomes (almost) public. Considering that, 
from juridical point of view, the borders 
between public and private are more and 
more permeable, society cannot defend even 
its public field or private field. For most of 
the individuals private is overwhelmed by 
public interest and for the few and privileged 
of a political system, public is overwhelmed 
by their private interests. This is why power 
holders will declaratively call public interest 
along with defending the private sphere, 
without adequately identify the segments of 
the public, the segments of the private as well 
as private-public interferences.  

We shall stop on interferences during 
this analysis. Returning to J. St. Mill, we have 
to keep in mind that «injuring» exceeds the 
sphere of presumption; it is focused in an 
imminent action, exceeding the range of 
vague, general statements, producing 
identification with certain persons. 
Nonetheless, we have to say that the border 
between private and public is not traced by 
the «imminent» or «presumptive», «visible» 
or «invisible» character of the damage, but 
rather by the context. This does not justify the 
lapse to another position: generalization of 
the preventive role of authority, that it its 
intervention in private life in order to foresee 
certain presumptive damages; the 
presumptive character of damages for others 
does not justify authorities’ interference in 
individuals’ lives. This aspect is especially 
denounced by libertarianists who notice the 
harmful increase of public sphere to the 
disadvantage of private sphere. 

It is easy to understand that social 
reality knew many significant mutations in 
the 20th century and the first years of the 21st 
century. These social and political 
transformations, mediated especially by 
politics phenomenalization forms through 
political power have generated changes in the 
approach of public and private sphere. 

State extended its functions in 
various historical moments – depending on 
the political regime – conquering more and 
more segments of society that identified 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          15

asistenţă socială, reglarea unor procese, chiar 
politici dirijiste. Cum, de altfel, în alte 
momente, statul s-a retras din anumite sfere 
ale socialului, diminuând sfera publicului. 
Aceste fluxuri şi refluxuri sunt reflectate în 
constituţii, legi organice, alte acte normative, 
dar şi în politicile publice sectoriale. 

Se menţin, în continuare, o serie de 
dificultăţi în delimitarea sferelor publicului şi 
privatului. Am în vedere o pluralitate de 
semnificaţii atribuite publicului/privatului: 
spaţiul public/privat; domeniu public/privat; 
persoană publică/privată; interes 
public/privat; acţiune cu impact public/privat 
etc.  

Originile acestei pluralităţi de 
semnificaţii stau în concepţia anticilor despre 
libertate. Este cunoscut că Grecia reprezintă 
locul de naştere al filosofiei şi, îndeosebi, al 
filosofiei politice. Platon şi Aristotel au pornit 
de la experienţa vieţii cetăţii greceşti pentru  
a-şi elabora interpretările vieţii umane, ceea ce 
constituie matricea întregii filosofii ulterioare. 
Dar aceste interpretări au fost făcute după 
încheierea marelui ciclu al politicii greceşti. 
Altfel stau lucrurile în cazul filosofiei politice 
moderne, existând tentaţia aprecierii că ea a 
fost gândită înainte de a fi aplicată.8 

Benjamin Constant realizează în 
secolul al XVIII-lea o analiză comparativă a 
concepţiei anticilor şi modernilor, în privinţa 
libertăţii: 

 anticii identificau libertatea cu 
dreptul la decizie în problemele colectivităţii, 
în timp ce, pentru moderni, libertatea 
presupune existenţa unei sfere protejate de 
interferenţe nedorite, precum şi independenţa 
sub autoritatea legii; 

 pentru moderni, libertatea este 
asociată în reprezentarea privacy-ului, în timp 
ce, pentru antici, libertatea presupunea 
posibilitatea prezentărilor opţiunilor în 
sistemul decizional colectiv; 

 pentru antici, ideea de libertate 
s-a referit atât la indivizi, cât şi la comunităţi, 
având semnificaţia autonomiei (lipsei 
controlului), în timp ce modernii înţeleg prin 
libertate domeniul rezervat independenţei 

themselves with the private sphere, justifying 
its interferences by the need of social 
assistance, the adjustment of processes, even 
directing policies. At other times, state 
withdrew from certain social spheres, 
decreasing the public sphere. These high tides 
and low tides are reflected in constitutions, 
organic laws, other normative acts as well as 
in public sectoral policies. 

Many difficulties continue to be 
present in delimiting public and private 
spheres. I take into consideration a plurality 
of meanings given to the public/private: 
public/private space; public/private field; 
public/private person; public/private interest; 
public/private impact action etc.  

The origins of this plurality of 
meanings result from Ancient people’s 
conception on freedom. It is known that 
Greece is the birth place of philosophy and, 
especially of political philosophy. Plato and 
Aristotle started from the experience of the 
Greek city life to elaborate their 
interpretations on human life, which is the 
matrix of the entire further philosophy. But 
these interpretations were made after the end 
of the great cycle of Greek politics. This is 
how things stand in the case of modern 
political philosophy, as there is the 
temptation to appreciate that it had been 
thought before being applied.33 

Benjamin Constant in the 18th 
century made a comparative analysis of 
Ancient and Modern people’s conception on 
freedom: 

 The ancient identified freedom 
with the right of decision in matters of the 
community, while for modern people, 
freedom supposed the existence of a sphere 
protected by unwanted interferences, like 
independence under the authority of the law; 

 For modern people, freedom is 
associated in the representation of privacy, 
while for ancients, freedom supposed the 
possibility to express the options in the 
collective decision system; 

 For ancients, the idea of 
freedom referred both to individuals and to 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          16

individului; 
 într-un sens anume, când se 

referea la indivizi, libertatea însemna, rareori, 
„imunitatea faţă de controlul comunităţii, fiind 
numai un drept de a participa la deliberările 
acestuia; concepţia antică a libertăţii se află în 
contradicţie cu cea a modernilor”9. 

Consider că o clarificare  a 
problematicii identificării sferei publicului şi 
privatului nu poate fi realizată fără a face 
trimitere la Leo Strauss. El pune în contrast 
«dreptul natural clasic», în sens adjectival, cu 
concepţiile moderne referitoare la drepturile 
naturale, prin luarea în consideraţie a 
raportului           civic-privat, susţinând, astfel, 
datoria civică drept fundament al dreptului 
natural clasic şi derobarea de datoria civică în 
teoriile moderne referitoare la drepturile 
naturale, prin ilustrarea temeiului libertăţii 
individuale. Libertatea individuală nu este 
doar independentă de obligaţiile civice, ci şi 
prioritară în raportat cu acestea. 

Opinia lui Leo Strauss este una 
moderată în privinţa abordării dreptului 
natural în gândirea antică, el susţinând că 
ideea dreptului natural al anticilor se întemeia 
pe ideea de datorie. De altfel, Oraţia 
Funerara lui Pericle sugerează, pe lângă 
distincţia democraţi – aristocraţi şi o altă 
distincţie de mare însemnătate pentru atenieni, 
aceea între cetăţenii interesaţi de treburile 
publice (polités) şi persoanele care îşi 
urmăresc doar propriul interes (ideotes): ,,Un 
cetăţean atenian nu neglijează statul, 
<<polis>>, deoarece el are grijă de propria sa 
gospodărie; şi chiar aceia dintre noi care sunt 
implicaţi în afaceri au o foarte bună idee 
despre politică. Numai noi privim un bărbat 
care nu este interesat în problemele publice, 
nu ca fiind un caracter dăunător, ci unul fără 
folos; şi dacă puţini dintre noi iniţiază o 
politică, noi cu toţii o judecăm temeinic”10. 
Politic, instituţia cetăţeniei, ca relaţie între 
individ şi stat (polis) impune datoria civică a 
individului cetăţean, datorie care, în perioada 
modernă, îmbracă formele juridice ale 
obligaţiilor publice. Apoi, în ,,Politica” lui 
Aristotel se introduce ideea unei gradualităţi a 

communities, having the meaning of 
autonomy (the lack of control), while modern 
people see freedom as the field reserved to 
individual’s independence; 

 In a way, when referring to 
individuals, freedom seldom meant, 
“immunity from the control of the 
community, being only a right to participate 
in its debates; the ancient conception of 
freedom is in contradiction to that of modern 
people”34. 

I think that a clarification of the 
matter of identifying the sphere of public and 
private cannot be made without a reference to 
Leo Strauss. He contrasts «the classic natural 
right», in adjectival meaning, with modern 
conceptions regarding natural rights, by 
considering the relation between civic-
private, therefore supporting civic debt as a 
basis of classic natural right and barking of 
civil debt in modern theories regarding 
natural rights by illustrating the grounds of 
individual freedom. Individual freedom is not 
only independent of the civic obligations, it is 
also o priority in relation to them. 

Leo Strauss’s opinion is a moderate 
one regarding the approach of the natural 
right in ancient thinking, claiming that the 
idea of ancients’ natural right was based on 
the idea of debt. As a matter of fact, Pericles’ 
Funeral Oration suggests, besides the 
distinction between democrats and 
aristocrats, another significant distinction for 
Athenians, that between the citizens 
interested in public matters (polités) and the 
persons who only look after their own interest 
(ideotes): ,”An Athenian citizen does not 
neglect the state, <<polis>>, because he takes 
care of his own household; and even those of 
us who are involved in businesses have a 
pretty good idea on politics. Only we look at 
a man who is not interested in public matters 
not as a harmful character, but rather as a 
useless one; and if only few of us initiate a 
policy, we all judge it thoroughly”35. 
Politically, the institution of citizenship, as a 
relation between the individual and the state 
(polis) requires the civic debt of the citizen 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          17

binelui, funcţie de sfera interesului în 
exercitarea puterii. 

Se ştie că pentru Stagirit democraţia 
era rea şi de nedorit, aceasta fiind unul dintre 
cele şase tipuri principale de regim politic sau 
constituţii. Puterea de guvernare – susţine el 
în Politica – trebuie exercitată de către o 
persoană, de un grup restrâns de persoane, sau 
de un grup larg de oameni. Această putere se 
exercită potenţial fie spre binele întregii 
comunităţi – caz în care este 
«bună»,«adevărată», fie numai pentru binele 
conducătorilor – caz care este «pervertită». 

La Aristotel distincţia public, privat 
este fundamentală în sfera interesului care are 
ca finalitate binele (public sau propriu), 
realizând astfel, cunoscuta clasificare a 
formelor de guvernământ.  

Prin urmare, într-o guvernare 
«bună»,«adevărată» interesele polisului 
acoperă binele comun şi acestui interes trebuie 
să i se subordoneze decizia politică. 
Participarea la viaţa polisului semnifică 
participarea la viaţa publică, agora 
reprezentând spaţiul dezbaterilor şi luării 
deciziilor, spaţiul public. Acest lucru este 
posibil în matricea micului stat-cetate. Dar, 
trecerea de la statul-cetate la statul-naţiune 
impune nu doar transferul ideii de democraţie 
(extinderea şi modificarea sferei conceptului), 
ci şi un transfer al ideii de public. 

În perioada modernă publicul se 
extinde şi diversifică ca spaţiu, se 
restructurează ca şi conţinuturi, dar se şi 
retrage în faţa libertăţilor individuale şi 
consacrării ideii drepturilor naturale. 
Guvernământul este constrâns în a-şi limita 
sfera ingerinţelor spre a nu prejudicia viaţa 
privată. Cetăţeanul (ca, de altfel persoana) are 
drepturi şi libertăţi (negative şi pozitive, 
recunoscute şi acordate) dar şi obligaţii 
izvorâte din relaţia sa cu statutul şi relaţii 
izvorâte din relaţiile cu semenii. Statul 
recunoaşte şi conferă, individul este obligat să 
acţioneze sau să se abţină în acţiunile sale, 
acţiuni care produc consecinţe fie în sfera 
publicului, fie în sfera privatului (relaţiile cu 
ceilalţi), sferă ocrotită şi ea, în mod 

individual, which in modern period has the 
juridical forms of public obligations. Then, in 
Aristotle’s “Politics” the idea of a gradualty 
of the good is introduced, depending on the 
range of interest in exercising the power. 

It is known that for Stagirite, 
democracy is bad and unwanted, this being 
one of the six main types of political regime 
or constitutions. The power of government – 
he claims in Politics – has to be exercised by 
a person or a restricted group of persons, or a 
large group of people. This power is 
potentially exercised for the well-being of the 
entire community – in which case it is 
«good», «true», or only for the good of 
leaders – in which case it is «perverted». 

At Aristotle the distinction between 
public, private is fundamental in the range of 
interest which includes the well-being (public 
or personal), thus making the well-known 
classification of government forms.  

Consequently, in a «good» ,«true» 
government, the interests of the polis cover 
the mutual well-being and this interest has to 
subordinate political decision. Participating in 
the polis life means participating in public 
life, the agora being the space of debates and 
decision making, the public space. This is 
possible in the matrix of the small city-state. 
But passing from the city-state to the nation-
state requires not only the transfer of the idea 
of democracy (extension and alteration of the 
concept sphere), but rather a transfer of the 
idea of public. 

In modern times, the public extends 
and diversifies itself as space, it is 
restructured in matters of contents and 
withdraws in front of individual freedoms and 
in front of materializing the idea of natural 
rights. Government has to limit the sphere of 
interferences in order not to prejudice private 
life. The citizen (as a matter of fact, the 
person) has rights and freedoms (negative and 
positive, admitted and adapted) as well as 
obligations resulting from its relation to the 
state and relations resulting from the relations 
with fellowmen. The state admits and gives, 
the individual has to act or refrain in his 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          18

obligatoriu de către guvernământ. 
Din punctul de vedere al studiului de 

faţă interesul (general/particular) 
fundamentează relativa diferenţiere a sferei 
publicului şi privatului. Astfel, privit prin 
prisma interesului celor mai mulţi (ideal al 
tuturor), ca interes prezumat, publicul 
subinclude sfera puterii etatice, legislativă, 
executivă, judecătorească, educaţia, cultura, 
ordinea internă, sănătatea, siguranţa naţională, 
siguranţa cetăţeanului, viaţa comunităţii, 
ocrotirea patrimoniului ş.a. Prin urmare, 
domenii de interes general; din aceeaşi 
perspectivă, privatul vizează acţiuni şi 
domenii subordonate legilor pieţei, precum şi 
o serie de prerogative ale persoanei precum: 
libertatea de opinie, gândire, opţiune 
religioasă, opţiune politică etc. 

Dar dificultăţile se menţin, urmare a 
zonelor de interferenţă ale publicului cu 
privatul din perspectiva spaţiului public, 
prerogativelor persoanei (calitatea), 
interesului, consecinţelor acţiunii. Aşa se face 
că spaţiul public este real, permanent – 
autorităţi şi instituţii publice, patrimoniu 
public – dar şi virtual, posibil real, temporar – 
manifestările prin acţiuni ale persoanelor 
publice, servicii private de interes public, 
impactul public al unor acţiuni private, 
afacerile persoanelor private cu autorităţi şi 
instituţii publice etc. 

Ridică, de asemenea, probleme dubla 
calitate a persoanelor cu roluri publice 
asumate (persoană publică/persoană privată), 
situaţie în care percepţia asupra spaţiului 
public vizează o extensie a acesteia în funcţie 
de calitatea persoanei. Ceea ce îndreptăţeşte 
concluzia că spaţiul public se 
fenomenalizează într-o diversitate de forme, 
având coordonate fizico-geografice, sociale, 
psihologice, psiho-sociale. 

Astfel, o persoană învestită cu 
prerogativele de putere publică este percepută 
ca persoană publică şi în condiţiile în care se 
manifestă într-un spaţiu reglementat ca privat 
(de exemplu, în spaţiul fizic al unei proprietăţi 
private) iar opiniile pe care le exprimă public 
nu ar fi percepute drept opinii private, ci 

actions that cause consequences in the public 
sphere or in the private sphere (relations with 
the other), which is compulsorily protected 
by the government. 

From the point of view of this study 
the interest (general/particular) establishes the 
relative differentiation of the public sphere 
and the private sphere. therefore, looked at 
through the interest of the more (ideally of 
everybody), as a resumed interest, the public 
subincludes the sphere of state, legislative, 
executive, juridical power, education, culture, 
internal order, health, national safety, 
citizen’s safety, the life of the community, 
patrimony protection, etc. That is fields of 
general interest; from the same point of view, 
the private includes actions and fields 
subordinated to the laws of the market, as 
well as a series of prerogatives of the person, 
such as: freedom of opinion, thought, 
religious option, political option etc. 

But difficulties are maintained as a 
result of public interference zones with the 
private from the point of view of public 
space, personal prerogatives (quality), 
interest, action consequences. This is why 
public space is real, permanent – public 
authorities and institutions, public patrimony 
– as well as virtual, possibly real, temporary – 
actions of public persons, private services of 
public interest, public impact of private 
actions, private persons’ businesses with 
public authorities and institutions etc. 

Another problem is also put by the 
double status of persons with public roles 
(public person/private person), in which case 
the perception on the public space refers to its 
extension depending on the status of the 
person. This justifies the conclusion that 
public space is materialized in a diversity of 
forms, with physical-geographic, social, 
psychological, psycho-social coordinates. 

Therefore, a person invested with the 
prerogatives of public power is perceived as a 
public person even if it acts in a space 
regulated as private (for instance, in the 
physical space of a private property) and the 
opinions that it expresses in public cannot be 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          19

opinii autorizate. La rândul său, spaţiul fizic 
privat populat (deci, cu un anumit public), va 
fi perceput drept spaţiu public, chiar dacă 
popularea reprezintă o întrunire cu scop 
privat. Dar extensiile şi generalizările sunt 
periculoase mai ales în condiţiile în care 
percepţiile sunt asimilate  de către diferite 
categorii de publicuri. O simplă exemplificare 
ne poate edifica: O persoană publică aflată în 
spaţiul fizic public (pe stradă, într-o zonă de 
agrement care aparţine juridic patrimoniului 
public, într-o piaţă agroalimentară etc.) se 
manifestă exclusiv ca persoană publică? 

Răspunsul este categoric negativ 
întrucât nu se poate accepta ideea că 
persoanelor  publice li se anulează dreptul la 
viaţa privată. Prin urmare, numai în condiţii 
bine definite (ex: spaţiul autorităţilor şi 
instituţiilor publice) persoanele respective se 
manifestă exclusiv ca persoane publice. 

Tocmai de aceea considerăm că linia 
de democraţie între public şi privat nu poate fi 
trasată ţinând cont de tipul spaţiului 
(public/privat), ci luând neapărat în 
considerare natura interesului care motivează, 
susţine şi finalizează conduitele umane. 
Astfel, o acţiune în numele şi beneficiul 
tuturor (sau aproape al tuturor), în domenii de 
interes general (fie în plan central, fie în plan 
local) se prezumă a fi de interes public şi 
exprimă sfera în care privatul nu se poate 
imixtiona.  Interesul public se prezumă în 
acţiunile autorităţilor şi instituţiilor publice şi 
se dovedeşte în acţiunile private care 
interferează în finalizarea lor cu domeniul 
publicului. Aceasta conduce către o altă 
concluzie intermediară: există un domeniu 
exclusiv al publicului (în care privatul nu se 
poate imixtiona), un domeniu exclusiv al 
privatului (în care publicul nu se poate 
imixtina) şi un domeniu de interferenţă 
public/privat în care – urmare a tipului de 
interes (general/particular) – se manifestă  
zone de contact. Importantă rămâne 
modalitatea de protecţie a acestor domenii, 
precum şi menţinerea unui echilibru în 
interiorul zonei de contact. Iar martorul de 
control îl reprezintă, de fiecare dată, caracterul 

perceived as private opinions, but rather as 
authorized opinions. In turn, the populated 
private physical space (therefore with a 
certain audience) will be perceived as public 
space, even if population means a meeting 
with a private purpose. But extensions and 
generalizations are dangerous especially if 
perceptions are assimilated by various 
categories of people. Let’s look at a simple 
example: Does a public person who is in a 
public physical space (on the street, in an 
amusement area which legally belongs to the 
public patrimony, in an agroalimentary 
market etc.) acts exclusively as a public 
person? 

The answer is definitely negative 
because one cannot accept the idea that 
public persons are cancelled the right to 
private life. Consequently, only in good 
defined conditions (e.g., the space of public 
authorities and institutions) those persons act 
exclusively as public persons. 

This is why we think that the 
democracy line between public and private 
cannot be traced considering the type of 
space (public/private), but rather by 
necessarily considering the nature of the 
interest which motivates, supports and 
completes human conducts. Therefore, an 
action on behalf and for everybody (or almost 
everybody), in areas of general interest 
(centrally or locally) is supposed to be of 
public interest and expresses the sphere in 
which the private cannot interfere.  Public 
interest is supposed in the actions of public 
authorities in institutions and is proved in the 
private actions that interfere in their 
completion with the public field. This results 
in an intermediary conclusion: there is an 
exclusive field of the public (in which the 
private cannot interfere), an exclusive field of 
the private (in which the public cannot 
interfere) and an interference field 
public/private where – as a follow-up of the 
interest type (general/particular) – contact 
areas develop. The way in which these areas 
are protected is important along with the 
maintenance of a balance inside the contact 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          20

interesului: general sau particular. 
În concluzie, publicul ca subsistem 

ontic al socialului, reprezintă acel domeniu în 
care interesele generale fundamentează 
conduite şi acţiuni atât ale autorităţilor 
publice, cât şi ale persoanelor private. Per a 
contrario, privatul – ca subsistem ontic al 
socialului, reprezintă acel domeniu în care 
interesele particulare fundamentează conduite 
şi acţiuni, atât ale persoanelor private, cât şi 
ale autorităţilor publice, cu scopul garantării şi 
ocrotirii acestor interese. 

Aşa cum orice persoană poate avea 
dublă calitate – persoană publică şi persoană 
privată – şi  statul – prin organismele sale – 
poate să apară ca subiect atât în raporturile de 
drept public, cât şi în raporturile de drept 
privat (cazul exercitării dreptului de 
proprietate privată a statului). În domeniul 
raporturilor de drept public, statul se bucură 
de regimul preferenţial conferit de puterea 
publică pe care o reprezintă, subiectele fiind 
ierarhizate. În domeniul raporturilor de drept 
privat, părţile (deci, inclusiv statul) se situează 
pe poziţii de egalitate. 

 
2. Cetăţenia – concept şi realitate 

 
Conceptul de cetăţenie are vârsta 

primelor comunităţi umane sedentare, el 
referindu-se la cei care sunt (sau nu sunt) 
membrii unei aceleiaşi comunităţi. Deşi are 
caracter politic evident, urmare a două 
probleme corelate exercitării ei, apare 
insuficientă cantonarea în abordarea exclusiv 
politică. 

Este vorba despre faptul că: 
a). problemele pe care le ridică 

cetăţenia nu aparţin doar domeniului juridic şi 
nu ţin doar de natura formală a drepturilor 
implicate, ci vizează şi aspecte ce privesc 
competenţele non-politice ale cetăţenilor, 
aspecte derivate din resursele sociale pe care 
le administrează şi la care au acces (un sistem 
politic ce pretinde că oferă un statut egal de 
cetăţean nu este în realitate atât de echilibrat 
în cazul în care face parte dintr-o societate 
divizată pe baze inegale). Exercitarea 

area. And the control witness is always the 
character of the interest: general or particular. 

In conclusion, the public as an ontic 
subsystem of the society, is that field in 
which general interests allow conducts and 
actions both of public authorities and of 
private persons. On the contrary, the private – 
as an ontic subsystem of the society, is that 
field in which particular interests allow 
conducts and actions, both of private persons 
and of public authorities, in order to 
guarantee and protect these interests. 

Just like any person can have a double 
quality – public person and private person – 
the state as well – through its bodies – can 
appear as subject both in public law relations 
and in private law relations (the exercise of 
the state private property right). In the field of 
public law relations, the state enjoys the 
preferential status given by the public power 
that it represents, subjects being hierarchized. 
In the field of private law relations, parties 
(the state included) are placed on equal 
positions. 

 
2. Citizenship – concept and reality

 
The concept of citizenship appeared 

with the first sedentary human communities 
referring to those that are (or are not) 
members of the same community. Although it 
has an obvious political character, as a result 
of two problems correlated to its exercise, 
lingering in exclusive political approach 
seems not enough. 

It is the fact that: 
a). The problems that citizenship 

raises do not belong only to the legal field 
and are not related only to the formal nature 
of involved rights, but they rather refer to 
aspects related to citizens’ non-political 
competences, aspects derived from the social 
resources they manage and have access to (a 
political system that claims to offer an equal 
status of citizen is not really that balanced if 
it is part of a divided society on unequal 
bases). The exercise of citizenship contributes 
to the <<public well-being>>, but the public 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          21

cetăţeniei contribuie la <<binele public>>, 
însă structurile publice au implicaţii mult mai 
profunde în privinţa organizării de ansamblu a 
societăţii; 

b). exercitarea cetăţeniei ridică o 
problemă de grad: evaluarea consecinţelor 
progreselor în dobândirea  drepturilor 
cetăţeneşti, în special pentru relaţiile sociale 
dintre cetăţeni (şi ne-cetăţeni) şi pentru 
instituţiile (economice şi sociale) unde aceştia 
îşi desfăşoară activitatea (este vorba de acele 
grupuri dezavantajate în societate care 
acţionează pentru drepturi cetăţeneşti în 
scopul îmbunătăţirii condiţiilor lor de viaţă). 
Prin urmare, este necesar a se lua în calcul şi 
relaţia cetăţenie – status (grup de status; 
clasă). 

Cetăţenia poate fi exprimată, pe scurt, 
drept participarea la o comunitate sau prin 
calitatea de membru al acelei comunităţi11. 

Există o diversitate de forme de 
cetăţenie, diversitate dată de tipurile de 
comunităţi politice. Astfel, se poate discuta 
despre coordonata istorică a cetăţeniei, 
întocmai cum se discută de coordonata 
istorică a ideii de democraţie. 

Aşa se poate constata că: 
 

a) Pentru matricea micului oraş-cetate – 
cetăţenia = statutul privilegiat al grupului 
conducător în statul-cetate 
Pentru statul naţional democratic modern 
– cetăţenia = posibilitatea de a participa 
la exercitarea puterii politice prin 
intermediul procesului electoral; 

  Pentru organisme supranaţionale 
(suprastatale), produse ale integrării      –  
cetăţenia  = statutul tendenţial egal al 
indivizilor aparţinători statelor 
componente, urmare a transferului unor 
prerogative ale suveranităţii (limitării 
suveranităţii naţionale) 

 
 Punctul de vedere exprimat în 1950 de 

către T.H. Marshall (,,Cetăţenia şi clasa 
socială”) este unul inovativ, întrucât oferă o 
analiză a relaţiilor dintre cetăţenie şi societate: 

structures have deeper implications in the 
entire organization of the society; 

b). The exercise of citizenship raises a 
problem of degree: evaluating the 
consequences of progresses made in acquire 
citizen rights, especially for the social 
relations between citizens (and non-citizens) 
and for the institutions (economic and social) 
where they develop their activity (it is about 
those groups disadvantaged in the society 
which act for citizen rights in order to 
improve their living conditions). It is 
therefore necessary to consider the 
citizenship – status relation (group of status; 
class). 

Citizenship can be briefly expressed 
as participating to a community or as 
membership to that community36. 

There is a diversity of citizenship 
forms given by the types of political 
community. Therefore, we can discuss of the 
historical coordinate of citizenship, just like 
we discuss on the historical coordinate of the 
idea of democracy. 

Therefore, we notice that: 
 

For the matrix of the small town - citizenship 
= privileged status of the leader group in the 
city-state  

For the national democratic modern state  
  – citizenship  = the possibility 
to participate in political power exercising 
through the electoral process; 

    For supranational(suprastatal), products 
of belonging to the component states,  
integration –  citizenship   = equal status of 
individuals bodies as a result of 
transferring sovereignty prerogatives 
(limiting national  sovereignty) 

 
 The point of view expressed in 1950 

by T.H. Marshall (”Citizenship and social 
class”) is innovating, because it provides an 
analysis of the relations between citizenship 
and society: 

 It states that citizenship is a 
status attached to those members of a 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          22

 afirmă că cetăţenia este un 
statut ataşat acelor membri cu drepturi depline 
ai unei comunităţi, statut ce le conferă 
egalitate în drepturile şi libertăţile izvorâte 
imanent din aceasta; 

 susţine că societăţi diferite vor 
atribui drepturi şi responsabilităţi diferite 
statutului de cetăţean, întrucât nu există vreun 
principiu universal care să determine acele 
drepturi şi responsabilităţi necesare legate de 
cetăţenie în general; 

 identifică trei elemente 
distincte ale cetăţeniei: drepturile civile, 
drepturile politice şi drepturile sociale. 
 Astfel: ,,Elementul civil al cetăţeniei 
este alcătuit din drepturile necesare libertăţii 
individuale, iar instituţia direct asociată cu 
aceasta este statul de drept şi un sistem 
jurisdicţional. 
 Partea politică a cetăţeniei constă din 
dreptul de a participa la exercitarea puterii 
politice. Asemenea drepturi sunt asociate cu 
instituţiile parlamentare. Elementul social al 
cetăţeniei este alcătuit din dreptul la un 
standard de viaţă corespunzător şi din dreptul 
de a accede la moştenirea socială a societăţii. 
Aceste drepturi sunt realizate în mod 
semnificativ prin sistemul educaţional”12. 
 Unghiul de abordare introdus de 
Marshall în abordarea cetăţeniei este unul nou, 
el nelimitându-se în a evidenţia doar 
elementele distincte ale cetăţeniei. 
Dimpotrivă, Marshall vizează inegalităţile 
politice şi civice conţinute de principiile 
cetăţeniei moderne, punând bazele (sub 
influenţa lui Hobhouse, cu care devine coleg, 
în 1926 la Facultatea de Ştiinţe Economice de 
la Londra) distincţiei pe care o realizează între 
democraţia formală şi democraţia substanţială 
distincţie izvorâtă din responsabilitatea 
statului faţă de individ, din datoria comunităţii 
de a asigura ,,un minim necesar pentru o viaţă 
independentă”.Prin urmare, un element de 
conflict potenţial este inerent în exercitarea 
drepturilor cetăţeneşti, conflict ce se 
obiectivează funcţie de inegalităţile sociale, de 
grandualitatea clivajelor. 
 Cetăţenia poate fi caracterizată atât ca 

community that have full rights, a status that 
gives them equality in the rights and 
freedoms immanently resulting from it; 

 It states that different societies 
will give different rights and responsibilities 
to the status of citizen, because there is no 
universal principle able to determine those 
rights and responsibilities related to 
citizenship in general; 

 He identifies three distinct 
elements of citizenship: civil rights, political 
rights and social rights. 
 Therefore: “The civil element of 
citizenship consists of the rights necessary to 
individual freedom, and the institution 
directly associated to it is the lawful state and 
a jurisdictional system. 
 The political side of citizenship 
consists in the right to participate in the 
exercise of political power. Such rights are 
associated with parliamentarian institutions. 
The social element of citizenship consists in 
the right to a corresponding life standard and 
the right to access the social inheritance of 
the society. These rights are significantly 
accomplished through the educational 
system”37. 
 The approach angle introduced by 
Marshall in approaching citizenship is a new 
one, without being limited to reveal only the 
distinct elements of citizenship. On the 
contrary, Marshall refers to political and civic 
inequalities included by the principles of 
modern citizenship, laying the bases (under 
Hobhouse’s influence, to whom he became a 
colleague, in 1926 at the Faculty of Economic 
Sciences from London) of the distinction he 
makes between formal democracy and 
substantial democracy, distinction resulted 
from the responsibility of the state towards 
the individual, from the duty of the 
community to provide “a minimal amount 
necessary for an independent life”. 
Consequently, a potential element of conflict 
is inherent in exercising citizen rights, a 
conflict which is objectified depending on 
social inequalities, the size of cleavages. 
 Citizenship can be characterized both 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          23

un status, cât şi ca un set de drepturi, aceasta, 
în condiţiile în care, este evidentă relaţia 
dintre drepturile politice şi status: importanţa 
politică a drepturilor derivă din natura 
socială a statusului. 
 În societăţile de tip feudal drepturile 
civile, politice şi sociale care reprezintă 
elementele cetăţeniei moderne – erau,cum 
apreciază corect Marshall – nediferenţiate. 
Această fuziune a drepturilor feudale reflectă 
şi coabitarea funcţiilor civile şi politice în 
instituţiile de acest tip. Separarea sferelor 
economice şi politice din punct de vedere 
instituţional – urmare a declinului societăţii 
marilor proprietari si accentuarea relaţiilor 
comerciale – a condus şi la dobândirea 
independenţei acestor instituţii. ,,Separarea 
elementelor cetăţeniei – afirmă J.M. Barbbalet 
– este semnificativă nu numai din perspectiva 
distincţiei în drepturi, dar şi pentru că 
practicile asociate cu fiecare set de drepturi au 
efecte sensibil diferite asupra relaţiilor sociale 
şi asupra organizării economice şi politice a 
societăţii”13. 
 În sprijinul ideii că importanţa politică 
a drepturilor derivă din natura socială a 
statusului aducem următoarele argumente: 

 drepturile sunt importante 
întrucât ele atribuie persoanelor o competenţă 
specifică, în virtutea unui statut juridic sau 
convenţional; 

 persoanele pot avea anumite 
competenţe sau facilităţi pentru unele acţiuni, 
ca o consecinţă a statusului lor (drepturile unei 
persoane depind de ataşamentul lor la un 
status deoarece statusul unei persoane indică, 
practic, ce poate întreprinde, ce competenţe 
are acea persoana); statusul devine o realitate; 

 drepturile juridice, 
competenţele pe care ele le presupun, sunt 
atribuite persoanelor cu o consecinţă a 
modului cum ele sau situaţia lor materială sunt 
clasificate în drept, ca o consecinţă a statutului 
lor juridic; 

 revendicarea unui drept (si nu 
doar stabilirea acestuia pe cale juridică) poate 
conferi competenţe unei persoane în cazul 
creării şi exprimării unui anumit status; 

status, and as a set of rights, this if we 
consider that the relation between political 
rights and status: the political importance of 
rights derives from the social nature of status. 
 In feudal societies, civil, political and 
social rights which are the elements of 
modern citizenship – were, according to 
Marshall – not differentiated. This fusion of 
feudal rights also reflects the cohabitation of 
civil and political functions in institutions of 
this type. Separating the economic and 
political spheres from institutional point of 
view – as a result of great landowners society 
decline and increase of commercial relations 
– also resulted in the in the independence of 
these institutions. “Separating the elements of 
citizenship – says J.M. Barbbalet – is 
significant not only from the point of view of 
rights distinction, but also because the 
practices associated to every set of rights 
have different effects on the social relations 
and upon the economic and political 
organization of the society”38. 
 In supporting the idea that the 
political importance of rights derives from the 
social nature of status, we bring the following 
arguments: 

 rights are important because 
they give a specific competence to persons, 
by virtue of a juridical or conventional status; 

 persons can have certain 
competence or facilities for certain actions, as 
a consequence of their status (a person’s 
rights depend on their attachment to a status 
because a person’s status practically indicates 
what to make what are those person’s 
competences); status becomes reality; 

 juridical rights, the 
competences they suppose, are given to 
persons with a consequence of the way in 
which they or their material status are 
actually classified as a consequence of their 
juridical status; 

 claiming a right (and not only 
establishing it legally) can give a person 
competences in case of creating and 
expressing a certain status; 

 status – as a set of 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          24

 statusul – ca set de aşteptări, 
competenţe şi împuterniciri – există ca urmare 
a recunoaşterii şi conştientizării prestigiului, 
meritelor (recompensa este forma de 
recunoaştere în plan social a statusului); 
recunoaşterea este publică şi se originează în 
legitimitate (legitimitatea statusului → 
legitimitatea drepturilor); 

 drepturile definesc (pentru cei 
care le acceptă) limitele esenţiale ale ordinii 
sociale, o graniţă ultimă dincolo de care însăşi 
existenţa socială este ameninţată14. 

Încălcarea drepturilor legitimează 
coerciţia; 

 drepturi diferite conferă 
persoanelor competenţe diferite. ,,Unele 
drepturi – remarcă pe bună dreptate J. M. 
Barbalet –, drepturile la bunăstare (welfare 
rights) care prevăd pentru persoane un nivel 
minim al condiţiilor materiale de trai, oferă 
accesul nu doar la oportunităţi, ci şi la poziţii 
sociale. Distincţia între oportunitate şi poziţie 
socială este uşor de făcut, dar în fapt relaţia 
dintre ele este una complexă. Spre exemplu, s-
a remarcat deseori că egalitatea oportunităţilor 
conduce la inegalitatea veniturilor sau a 
poziţiilor sociale. Aceasta derivă din faptul că 
diferitele tipuri de resurse sau celelalte 
mijloace prin care oportunităţile se valorifică, 
sunt ele inegal distribuite în rândurile 
populaţiei15. 

Iar drepturile sunt mult mai importante 
pentru cei lipsiţi de putere socială şi politică, 
decât pentru cei aflaţi în putere. 

 
3. Spaţiul politic şi cetăţenia ca 

«virtute intermitentă» 
 

Teoria liberalismul conţine – aşa cum afirmă 
Jürjen Habermas16 - ambivalenţa concepţiei 
despre sfera publică. Această interpretare 
ambivalenţă a sferei publice din teoria 
liberalismului ,, nu recunoaşte conflictul 
structural al societăţii din care ea rezultă; din 
alt punct de vedere, însă, apologia liberală este 
superioară criticii socialiste, prin faptul că 
pune sub semnul întrebării premise 
fundamentale comune ambelor modele de 

expectations, competences and powers – 
exists as a result of prestige admittance and 
acknowledgement, merits (reward is the 
social acknowledgement of status); 
acknowledgment is public and originates in 
legitimacy (status legitimacy → rights 
legitimacy); 

 rights define (for those who 
accept them) the essential limitations of 
social order, a last border beyond which even 
social existence is threatened39. 

Breaching the rights legitimates 
coercion; 

 different rights give different 
competences to persons. “Some rights – as J. 
M. Barbalet notices –,welfare rights which 
provide a minimal level of material living 
conditions for persons, providing access not 
only to opportunities, but to social positions 
as well. The distinction between opportunity 
and social position is easy to make, but the 
relation between them is actually a complex 
one. For instance, it has often been noticed 
that the equality of opportunities leads to the 
inequality of incomes or social positions. 
This derives from the fact that various types 
of resources or other means used to valorise 
opportunities, are not equally distributed 
among population40. 

And rights are more important for 
those lacking social and political power than 
for those holding the power. 

 
3. Political space and citizenship as 

«intermittent virtue» 
 

The theory of liberalism includes – according 
to Jürjen Habermas41 - the ambivalence of 
conception on public sphere. This ambivalent 
interpretation of the public sphere in the 
theory of liberalism “does not recognize the 
structural conflict of the society from which it 
results; but, from another point of view, 
liberal apology is superior to socialist critic, 
because it questions fundamental premises 
common to both bourgeois public sphere 
models, both to the classic one, and to its 
self-model, dialectically conceived”42. 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          25

sferă publică burgheză, atât celui clasic, cât şi 
automodelului acestuia, conceput dialectic”17. 
 Nu toate drepturile, şi nici măcar 
toate drepturile juridice, sunt şi drepturi 
cetăţeneşti. Cu toate acestea, apar şi unele 
confuzii, inadvertenţe, incoerenţe în abordare. 
De exemplu, Bryan Turner opiniază că prin 
apariţia drepturilor pentru animale este 
modificată şi natura cetăţeniei, în timp ce 
Marshall demonstrează că înzestrarea cu 
anumite drepturi este rezultatul încercării de 
a-i compensa pe cei excluşi de la statutul de 
cetăţean.  
 Regimurile democratice dovedesc că 
au resurse atât în a se extinde, cât şi în a se 
consolida. Dar idealul participării a constituit 
şi constituie ţinta unor critici, pe motiv că el n-
ar fi decât o ficţiune. Politologi şi sociologi 
descriu dificultăţile întâmpinate azi de 
«modelul republican», implicit al exercitării 
calităţii de cetăţean. În analizele asupra 
regimurilor politice, Jean Baudouin susţine că 
proiectul participativ întâmpină trei tipuri de 
obstacole: 

a) fragmentarea excesivă a spaţiului 
social: tendinţele spre disocierea sferei 
publicului de sfera privatului – observate şi de 
Benjamin Constant – s-au accentuat 
considerabil, Max Weber teoretizând această 
mişcare de dispersie prin tema «diferenţierii şi 
atomizării sferelor vieţii sociale. 

Individul modern «este cufundat în 
mai multe lumi», fiind constrâns la negocieri 
între multiplele sale poziţionări. 

Această «demultiplicare a genurilor» 
afectează negativ idealul civismului; 

b) extrema profesionalizare a 
activităţii politice în societăţile democratice 
avansate → captarea oligarhică a puterii 
(existenţa unei minorităţi profesionalizate 
reprezintă o necesitate, dar comportă riscuri); 

c) extrema «porozitate» a frontierelor 
ce separă în mod tradiţional ceea ce este 
public de ceea ce este privat Astfel, 
dezvoltarea concomitentă a statului şi a pieţei, 
provoacă un efect de foarfece, efect sugestiv 
descris de Jürgen Habermas. 

Există, pe de o parte, o mişcare 

 Not all the rights, not even all the 
legal rights, are citizen rights too. 
Nonetheless, confusions also appear along 
with inadequacies, incoherence in approach. 
For instance, Bryan Turner thinks that the 
appearance of animal rights also alters the 
nature of citizenship, while Marshall proves 
that the provision of certain rights is the result 
of the attempt to compensate the excluded 
ones from the status of citizen.  
 Democratic regimes prove that they 
have resources both to extend themselves and 
to consolidate themselves. But the ideal of 
participation has been the target of critics, 
justifying that it is only a fiction. Politologists 
and sociologists describe the difficulties 
faced today by the «republican pattern», 
implicitly of exercising citizenship. In his 
analyses of political regimes, Jean Baudouin 
claims that the participative project faces 
three types of obstacles: 

a) excessive fragmentation of the 
social space: the tendencies towards 
dissociating public sphere from the private 
sphere  – also noticed by Benjamin Constant 
– have grown considerably, Max Weber 
discussing this dispersion movement through 
the theme of «differentiation and atomization 
of social life spheres. 

The modern individual «plunges 
into several worlds », being constraint to 
negotiations between its multiple positions. 

This «genera demultiplication» 
negatively affects the ideal of civism; 

b) extreme professionalization of 
political activity in advanced democratic 
societies → oligarchic achievement of power 
(existence of professionalized minorities is a 
need but it also has risks); 

c) extreme «porosity» of frontiers 
that traditionally separate what is public from 
what is private. In this way, the concomitant 
development of the state and market causes a 
scissors effect, an effect suggestively 
described by Jürgen Habermas. 

On one hand, there is a 
«decentralized» movement to enter a civil 
society by the state («societies 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          26

«descentralizată» de pătrundere a societăţii 
civile de către stat («etatizarea societăţilor»): 
statul modern, urmare a cererilor tot mai 
numeroase ce-i sunt adresate tinde să-şi 
multiplice intervenţiile şi reglementările. Pe 
de alta parte există mişcarea «ascendentă» de 
penetrare a aparatelor statului de către 
societatea civilă («societatizarea statului»): 
lumea puternic segmentată se coalizează 
pentru a influenţa deciziile politice. Această 
creştere a puterii corporatiste sectoriale 
prezintă riscul ca statul republican să se 
fărâmiţeze într-un «particularism generalizat», 
slăbindu-i capacitatea de a defini un minim de 
utilităţi colective18. 

Cu toate că există aceste obstacole, 
mitul participării s-a revigorat, chiar s-a 
modernizat. Vorbind despre instituţia 
cetăţeniei, Baudouin aminteşte atât opiniile ce 
converg către ilustrarea unei profunde crize 
politice – îndeosebi o criză a cetăţeniei 
(urmare a ,,concentrării preocupărilor asupra 
sferei private, care dăunează devotamentului 
faţă de interesul public”), dar şi despre o 
revenire ,,la modă” a cetăţeniei. Această 
contradicţie aparentă ilustrează două tendinţe 
importante dale cetăţeniei contemporane: 
intermitenţa şi copilaritatea19. 

Filosoful Michael Walzer foloseşte 
sintagma «o virtute intermitentă»pentru a 
desemna cetăţenia modernă şi pentru a o 
deosebi de cetăţenia antică. 

Astfel, dacă pentru antici polisul 
reprezenta în mod real domeniul perfect al 
excelenţei umane, individul neputând să-şi 
realizeze deplin umanitatea decât în serviciul 
Cetăţii, în epoca modernă, omul şi cetăţeanul 
nu mai formează una şi aceeaşi persoană 
,,Chiar dacă loialitatea faţă de politic nu 
dispare – consemnează Baudouin –, ea 
coexistă în proporţii inegale şi variabile cu 
alte forme de aranjament care deseori o 
concurează în dezavantajul ei: familia, 
întreprinderea, instituţia, grupul social sau 
comunitatea etnică. Argumentul civic nu este 
chiar demonetizat, însă, în mod sigur nu mai 
constituie un mod de viaţă exemplar. 
Afecţiunea celor apropriaţi, stima prietenilor 

nationalization»): the modern state, as a result 
of numerous requests applied to it tends to 
multiply its interventions and regulations. On 
the other hand, there is the «ascendant» 
movement of penetrating state apparatus by 
the civil society («state societatization»): the 
segmented world unites to influence political 
decisions. This sectoral corporatist power 
growth has the risk that the republican state 
divide into a «generalized particularism», 
decreasing its capacity to define a minimum 
of collective utilities43. 

Despite all these obstacles, the myth 
of participation has revigorated and even 
modernized itself. Speaking of the institution 
of, Baudouin reminds us both of the opinions 
directed towards illustrating profound 
political crises – especially a crisis of 
citizenship (as a result of “concerns focusing 
on the private sphere, which harms the 
devotion for public interest”), and of 
citizenship return in fashion. This apparent 
contradiction illustrates two major tendencies 
of contemporary citizenship: intermittence 
and capillarity44. 

The philosopher Michael Walzer uses 
the phrase «an intermittent virtue » to define 
modern citizenship and differentiate it from 
ancient citizenship. 

Therefore, if for the ancients, polis 
was really the perfect field of human 
excellence and the individual could fully 
accomplish its humanity in the service of the 
City, in modern age, man and citizen are no 
longer one and the same person ”Even if 
loyalty towards politics does not disappear – 
states Baudouin –, it unequally and variably 
coexist with other arrangement forms that 
often compete it to its disadvantage: family, 
enterprise, institution, social group or ethnic 
community. The civic argument is not 
devaluated but it is not certainly an 
exemplary way of life. The affection of the 
dearest, friends or fellowmen’ respect, 
achieved in social and professional life 
provide the modern individual with more 
definite and durable satisfactions than the 
civic commitment. Political citizenship, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          27

sau a semenilor, reuşite în viaţa socială şi 
profesională, procură individului modern 
satisfacţii deseori mai concrete şi mai durabile 
decât angajamentul civic. Cetăţenia politică, 
înţeleasă ca o participare directă sau implicită 
la puterea de decizie colectivă, nu mai e 
resimţită ca o necesitate biologică şi morală. 
Ea rămâne, totuşi, o posibilitate şi este cu 
siguranţă una din sarcinile cele mai delicate 
ale democraţiei contemporane ce trebuie 
întreţinută şi întărită”20. 

Pe lângă faptul că cetăţenia se 
manifestă drept «o virtute intermitentă»(o 
intermitenţă a cetăţeniei propriu-zis politice), 
ea se manifestă şi sub forma unei extensii 
sociale «o virtute declarată». J. Baudouin, 
luând ca teren de analiză sfera socialului şi 
politicului din Franţa, consideră că în ultima 
vreme, chiar dacă cetăţenia a devenit 
«evazivă» la nivel central, ea «a ajuns mai 
exigentă» la scara periferiilor. Aici, sociologul 
francez continuând linia lui Alain Finkiclkraut  
care a remarcat metamorfoza treptată a 
substantivului «cetăţean» către valoarea de 
epitet («armata cetăţenească», «acţiune 
cetăţenească», «arhitectura cetăţenească»), 
cetăţenia socială dobândind tot mai mult teren 
în faţa cetăţeniei politice clasice. Lărgirea 
sferei cetăţeniei prin pătrunderea socialului 
(«capilaritatea» cetăţeniei contemporane) 
reprezintă consecinţa extinderii exercitării 
democraţiei. Aceasta, în măsura în care 
exercitarea democraţiei nu se referă doar la 
exercitarea rolului direct (la intervale majore 
de timp) şi nici doar la desemnarea unor 
reprezentanţi politici, ci exercitarea 
democraţiei trebuie să se extindă în toate 
sferele vieţii sociale. „Nu putem fi cetăţeni 
adevăraţi la nivel politic – scrie Baudouin – 
doar nu suntem în acelaşi timp cetăţeni în 
cartierul în care locuim, la locul de muncă şi 
chiar în domeniile mai efemere din viaţa 
noastră, adică în armată sau la şcoală”21. 

O serie de exemple confirmă 
aserţiunile de mai sus. Am în vedere marile 
politici sociale contemporane: «politica 
oraşului», «politica venitului minim de 
inserţie» - care nu se limitează în a atribui 

understood as direct or implicit participation 
to collective power of decision, is no longer 
felt as a biological and moral need. It is still a 
possibility and definitely one of the most 
delicate tasks of contemporary democracy 
that has to be supported and consolidated”45. 

Besides the fact that citizenship is 
expressed as an «intermittent virtue» (an 
intermittence of the actual political 
citizenship), it is also expressed under the 
form of a social extension «a declared 
virtue». J. Baudouin, analyzing the social and 
political sphere in France, considers that 
lately, even if citizenship has become 
«evasive» at central level, it «has become 
more exigent» at borders level. Here, the 
French sociologist, continuing the line of 
Alain Finkiclkraut  who noticed the gradual 
metamorphosis of the noun «citizen» towards 
the value of epithet («citizen army», «citizen 
action», «citizen architecture»), social 
citizenship gaining more and more field in 
front of classic political citizenship. 
Enlarging the sphere of citizenship through 
social entrance («capillarity» of 
contemporary citizenship) is the consequence 
of democracy exercise extension. This, 
considering that democracy exercising does 
not refer only to the exercise of the direct role 
(at major periods of time) or to the 
appointment of political representatives, but 
rather the exercise of democracy has to 
extend in all the spheres of social life. “We 
cannot be real citizens at political level – says 
Baudouin – because we are not at the same 
time citizens in the quarter where we live, at 
our jobs and even in more passing fields of 
our lives, meaning in army or in school”46. 

Several examples confirm the above 
assertions. I am considering the great 
contemporary social policies: «town 
politics», «the politics of the minimum 
insertion income » - which are not limited in 
giving rights to passive individuals, but they 
rather seek to mobilize individuals. 

At the same time, social citizenship 
development has the risk of losing some of 
the content of political citizenship, “dividing 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          28

drepturi unor indivizi pasivi, ci caută să 
mobilizeze indivizii. 

În acelaşi timp, dezvoltarea cetăţeniei 
sociale comportă riscul pierderii din 
conţinutul cetăţeniei politice, „fărâmiţându-se 
într-o multitudine de microcetăţenisme”, cu 
grade diferite de independenţă. 
 Perspectiva societăţilor democratice, 
spre a evita această fărâmiţare în 
«microcetăţenisme», este una de echilibru: 
„îmbinarea dintre multiplicitatea iniţiativelor 
locale şi capacitatea de a face să apară un 
punct de vedere mai general”, cu alte cuvinte, 
configurarea existenţei cetăţeniei sociale cu 
intermitenţa cetăţeniei propriu-zis politice22. 
 Problema mitului participativ este 
dezvoltată de Baudouin şi prin analiza 
concepţiei lui J. Habermas asupra spaţiului 
public, concepţie care solicită o regândire a 
metamorfozelor democraţiei participative. 
Astfel, Habermas identifică alături de 
versiunile «republicane» şi «liberale», un al 
treilea model normativ de democraţie, model 
ce „ar avea capacitatea de a vizualiza noile 
forme de manifestare cetăţenească şi de a 
reflecta asupra dezbaterii ce se dezvoltă din 
nou în privinţa celor mai pozitive definiţii ale 
guvernării democratice”23. 
 În opinia lui Habermas – care 
recunoaşte că în definirea spaţiului public îi 
este tributar lui Talcott participă două 
instanţe majore:  

 pe de o parte, un «subsistem 
administrativ», corelat dezvoltării statului 
modern, care „inserează corpul social în 
experienţele şi reglementările sale”; 

 pe de altă parte, un «subsistem 
economic» (corelat extinderii activităţilor 
comerciale), care „produce propriile logici şi 
norme”. 

Fiecare subsistem dezvoltă relativ 
autonom, un mod de integrare sistemică şi 
fiecare are tendinţa (naturală) „să se elibereze 
de exigenţele dezbaterii şi ale cerinţelor 
«lumii trăite»”24. 

Spaţiul public e conceput ca spaţiu în 
care sunt depăşite orizonturile personale prin 
intermediul schimbului şi al argumentaţiei. 

into a multitude of micro-citizenships”, with 
various degrees of independence. 
 The perspective of democratic 
societies, in order to avoid this division into 
«micro-citizenships», is a balance one: “the 
combination between local initiatives 
multiplicity and the ability to produce a more 
general point of view”, in other words, the 
configuration of social citizenship existence 
with the intermittence of the actual political 
citizenship47. 
 The matter of the participative myth is 
developed by Baudouin through the analysis 
of J. Habermas’ conception on public space, 
which requires rethinking the metamorphoses 
of participative democracy. Therefore, 
Habermas identifies along with the 
«republican» and «liberal» conceptions, a 
third normative pattern of democracy, which 
“has the capacity to view the new forms of 
citizen expression and reflect on the debate 
that is developing again regarding the most 
positive definitions of democratic”48. 
 In Habermas’s view – who admits that 
in defining public space he is thankful to 
Talcott two major instances take part:  

 on one hand an 
«administrative subsystem», correlated to the 
development of modern state, which 
“introduces the social body into its 
experiences and regulations”; 

 on the other hand, an 
«economic subsystem» (correlated to the 
extension of commercial activities), which 
“produces its own logic and norms”. 

Every subsystem develops relatively 
autonomously a way of systemic integration 
and each of them has the tendency (natural) 
to “free from the requirements of debates and 
of the requirements of «lived world»”49. 

Public space is conceived as a space in 
which personal horizons are exceeded 
through exchange and argumentation. Public 
space is (along with money and power) the 
third means which allows modern society to 
fulfil its need of integration. 

Baudouin notices the absolutely new 
manner in which Habermas conceives the 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          29

Spaţiul public reprezintă (alături de bani şi de 
putere) cel de-al treilea mijloc care permite 
societăţii moderne să-şi satisfacă necesitatea 
de integrare. 

Baudouin remarcă maniera absolut 
nouă în care Habermas concepe conţinutul şi 
funcţia spaţiului cetăţenesc. În opinia lui, 
spaţiul public – care-şi are antecedentele 
moderne în epoca luminilor – prezintă două 
caracteristici indisolubile: 

 pe de o parte, existenţa 
spaţiului public în orice loc unde indivizii, 
presupus liberi şi egali şi care beneficiau de 
aceleaşi drepturi de participare, discutau şi 
argumentau în jurul trebuinţelor statului; 
Habermas nu operează distincţii între 
«centru» şi «periferie» şi include în spaţiul 
public „toate instituţiile mediatoare care au 
vocaţia de a alimenta dezbaterea 
democratică”: adunări reprezentative, partide 
politice, organizaţii sindicale, biserici şi 
societăţi intelectuale, asociaţii civice etc.; 

 pe de altă parte, spaţiul 
cetăţenesc e conceput după modelul 
«sediului» sau al «stării de asediu»: „Atunci 
când «lumea administrativă» şi «civilizaţia 
comercială» tind să se elibereze de orice 
constrângere externă, funcţia cea mai 
importantă a spaţiului public este aceea de a 
le ţine într-o permanentă stare de asediu 
pentru a limita «colonizarea structurilor lumii 
trăite». Cetăţenia e trăită mai mult ca o 
rebeliune decât ca o participare”25. 

Modelul spaţiului public (cetăţenesc) 
descris de Habermas este şi un model de 
reformulare a mitului participativ. 
 

content and the function of citizen space. In 
his opinion, public space – which has its 
modern origins in the age of lights – has two 
indissoluble characteristics: 

 on one hand, the existence of 
public space everywhere individuals that 
were supposedly free and equal and benefited 
from the same participation rights, discussed 
and argued around the state needs; Habermas 
does not operate mediating distinctions 
between «centre» and «outskirts» and 
includes in the public space “all the 
mediating institutions that are meant to 
increase democratic debate”: representative 
assemblies, political parties, trade unions, 
churches and intellectual societies, civic 
associations etc.; 

 on the other hand, the citizen 
space is conceived following the pattern of 
«headquarters» or «the state of siege»: 
“when «the administrative worlds» and 
«commercial civilisation» tend to be free of 
any external constraint, the most important 
function of public space is to keep them in a 
permanent state of siege in order to limit 
«the colonization of lived worlds». 
Citizenship is lived more as rebellion than as 
participation”50. 

The pattern of public space described 
by Habermas is also a reformulation pattern 
of the participative myth.  

 
 

 
 

 
                                                 
1 J. St. Mill, Despre libertate, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 20 
2 Idem, p.21 
3 Idem, pp.103-104 
4 Ernest Stere, Din istoria doctrinelor morale, Editura Polirom, Iaşi, 1998, p. 387 
5 J. St. Mill, op. cit., p.17 
6  Idem 
7 Este vorba de lucrarea autoarei Hannah Arendt, „Originile totalitarismului” 
8 John Gray, Liberalismul, Editura Du Style, Bucureşti, 1990, p.27 
9 Ibidem  
10  Pericles, Funerar Oration, în Tucidide, History of the Pelo ponnesian War, vol . 4, pp 127-128 
11  J.M. Barbalet, Cetăţenia, Editura Du Style, Bucureşti, 1998, p. 23. 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          30

                                                                                                                                                         
12  Ibidem, p. 28; 
13  Ibidem, p. 38; 
14  Ibidem, p.p. 39-40; 
15  Ibidem, p. 41; 
16  Jürgen Habermas, Sfera publică şi transformarea ei structurală, Cultura comunicării, Bucureşti 2005 
17  Ibidem, p. 178; 
18  A se vedea şi G. Pasquino, Curs de ştiinţă politică, Institutul European, 2002, p. 336; Jean Baudouin, Introducere 
în sociologia politică, Editura Amacord, Timişoara, 1999, p.p. 137-138; 
19  J Baudouin , op. cit. p. 139; 
20  Ibidem; 
21 Ibidem, p.140 
22 Ibidem  
23 Ibidem, p.141 
24 Ibidem, p.14 
25 Ibidem  
26  J. St. Mill, On Liberty, Humanitas Press, Bucharest, 1994, p. 20 
27  Idem, p.21 
28  Idem, pp.103-104 
29  Ernest Stere, From the History of Moral Doctrines, Polirom Press, Iaşi, 1998, p. 387 
30  J. St. Mill, op. cit., p.17 
31   Idem 
32  It is the paper of the author Hannah Arendt, „The Origins of Totalitarianism” 
33  John Gray, Liberalism, Du Style Press, Bucharest, 1990, p.27 
34  Ibidem  
35   Pericles, Funerar Oration, în Tucidide, History of the Pelo ponnesian War, vol . 4, pp 127-128 
36   J.M. Barbalet, Citizenship, Du Style Press, Bucharest, 1998, p. 23. 
37   Ibidem, p. 28; 
38   Ibidem, p. 38; 
39   Ibidem, p.p. 39-40; 
40   Ibidem, p. 41; 
41   Jürgen Habermas, Public sphere and its structural transformation, Communication culture, Bucharest 
2005 
42   Ibidem, p. 178; 
43   See also G. Pasquino, Political Science Course, European Institute, 2002, p. 336; Jean Baudouin, 
Introduction in Political Sociology, Amacord Press, Timişoara, 1999, p.p. 137-138; 
44   J Baudouin , op. cit. p. 139; 
45   Ibidem; 
46  Ibidem, p.140 
47  Ibidem  
48  Ibidem, p.141 
49  Ibidem, p.14 
50  Ibidem  


