
 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          165

 
MANIFESTĂRI ALE SACRULUI ÎN 

ARTA COMUNITĂŢILOR NEO-

ENEOLITICE  DE LA NORD DE 

DUNĂRE 

 

Dr. Livian RĂDOESCU 
Universitatea „Constantin Brâncuşi” din 

Târgu-Jiu 

Rezumat 
Studiile şi articolele din ultima vreme 

consacrate reprezentărilor antropomorfe neo-
eneolitice, propun o nouă modalitate de descifrare a 
semnificaţiei şi funcţionalităţii acestora, ceea ce 
constituie un punct de plecare pentru viitoarele 
cercetări cu privire la multiplele aspecte pe care le 
presupune fenomenul neolitizării. Prezenţa aceloraşi 
arhetipuri culturale întâlnite atât în Anatolia cât şi în 
Europa de sud-est, demonstrează existenţa unor mari 
teme religioase care sunt transpuse de această dată sub 
un nou conţinut, al ocupaţiilor subzistente valorilor 
neolitice. 

 
Cuvinte cheie: figurine antropomorfe, teme 

cultice, Marea Zeiţă, sistem magico-religios, sacru 
individual, sacrul colectiv. 

 
 

În stabilirea originii şi evoluţiei neo-
eneoliticului românesc, dar mai ales a 
raporturilor culturale cu zonele învecinate, un 
factor esenţial îl reprezintă plastica deoarece, 
prin semnificaţia şi funcţionalitatea ei, 
reflectă existenţa unei societăţi extrem de 
complexe, ale cărei structuri se dovedesc a fi 
greu de desluşit. Abordarea unei tematici 
care are în vedere fenomenul religios 
presupune, în primul rând, adoptarea unei 
metodologii specifice, care permite o mai 
bună înţelegere a acestuia, în condiţiile în 
care, „opacitatea documentului arheologic” 
face aproape imposibilă reconstituirea 
structurilor sale. 

Renunţând la acele interpretări 
simpliste care utilizează ipoteze 
preconcepute cu privire la analiza comparată 

MANIFESTATIONS OF THE SACRED 

IN THE ART OF THE NEO-

ENEOLITHIC COMMUNITIES FROM 

THE NORTH OF THE DANUBE 

 

PhD Livian RĂDOESCU 
“Constantin Brâncuşi” University of 

Târgu-Jiu 

Abstract 
Recent studies and articles devoted to the neo-

eneolithic anthropomorphic representations, propose a 
new way to decipher their meaning and functionality, 
which is a starting point for the future researches on 
the many issues posed by the “neolithization” 
phenomenon. The presence of the same cultural 
archetypes encountered both in Anatolia and south-
eastern Europe, demonstrates the existence of some 
large religious themes which are implemented this 
time as a new content of the remaining occupations of 
the Neolithic values. 

 
 
Key words: anthropomorphic figurines, religious 

themes, the Great Goddess, magical-religious system, 
individual sacred, sacred community. 

 
 

In determining the origin and 
evolution of the Romanian neo-eneolithic, but 
especially of the cultural relations with the 
neighbouring areas, the plastic is an essential 
factor because, by its meaning and function, 
reflects the existence of a highly complex 
society, whose structures are proving to be 
difficult to elucidate. The approach of a 
thematic which takes into account the 
religious phenomenon involves, first of all, 
the adopting of a specific methodology that 
allows a better understanding of this while 
the “opacity of the archaeological document” 
makes almost impossible the reconstruction 
of its structures.  

Disclaiming those simplistic 
interpretations which are using preconceived 
assumptions about the comparative analysis 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          166

a manifestărilor religioase specifice neo-
eneoliticului cu cele întâlnite în antichitate, 
fapt ce impune în cele din urmă o viziune 
simplistă, reducţionistă, demersul nostru are 
drept scop „decodificarea” unei realităţi 
complexe, a cărei semnificaţie nu se reduce 
doar la cultele fertilităţii şi fecundităţii.  

Literatura de specialitate a abordat 
problematica fenomenului religios la 
comunităţile preistorice într-o manieră 
exhaustivă, o serie de specialişti (Frazer 
1923; Saurat 1933; Leroi-Gourhan 1964; 
Lévi-Strauss 1970; Niţu 1980; Eliade 1991; 
1992; 1993; 1994; Cauvin 1997; Otte 2001; 
Monah 1997; 2001; Chirica 2004 etc.) au 
analizat valenţele sacrului individual şi 
colectiv la nivelul manifestestărilor artistice 
şi au admis ideea existenţei unui arhetip ale 
cărui forme de expresie s-au multiplicat de-a 
lungul epocii pietrei (Chirica, Văleanu 2008). 
Varietatea materialelor arheologice cu 
vizibile elemente de spiritualitate nu 
reprezintă altceva decât manifestări ale 
fenomenului religios la nivel individual şi de 
grup. 

Viaţa spirituală a comunităţilor neo-
eneolitice este depozitara unui veritabil 
sistem magico-religios ale cărui rădăcini le 
identificăm tocmai în paleoliticul superior 
(Séfériades 1993: 148-149; Monah, 2001; 
Chirica, Văleanu 2008; Chirica, Boghian, 
2003). Prezenţa aceloraşi arhetipuri culturale 
întâlnite atât în Anatolia cât şi în Europa de 
sud-est, demonstrează existenţa unor mari 
teme religioase care sunt transpuse de această 
dată sub un nou conţinut, al ocupaţiilor 
subzistente valorilor neolitice (Cauvin 
1989;1997; Ciută, 2005).   

O serie de motive decorative 
considerate ca simboluri antropomorfizante 
(semnele unghiulare, lineare, meandrele, 
cercurile, canelelurile etc.) sunt întâlnite într-
o serie de staţiuni paleolitice- La Madelaine, 
La Vache, Montastruc, Lourdes, Mezin etc.- 
dar şi neolitice- Cârcea-Grădinile, Hotărani, 
Rast, Vădastra, Sultana, Căscioarele (Planşa 
I/3,4; II/1); romburile, triunghiurile, vulvele, 
erau atribute ale femeii-divinitate şi puneau 

of specific religious manifestations for the 
neo-eneolithic to those in antiquity, a fact 
which eventually requires a simplistic, 
reductionist vision, our approach aims to 
“decode” a complex reality, whose 
significance is not confined to the cults of 
fertility and fecundity.  

Literature has addressed the issue of 
religious phenomenon in prehistoric 
communities in a comprehensive manner, a 
number of specialists (Frazer 1923; Saurat 
1933; Leroi-Gourhan 1964; Levi-Strauss 
1970; Niţu 1980; Eliade 1991, 1992, 1993, 
1994; Cauvin 1997; Otte 2001; Monah 1997; 
2001; Chirica 2004 etc.) analyzed the 
valences of the individual and collective 
sacred at the level of the artistic 
manifestations and admitted the existence of 
an archetype whose forms of expression have 
multiplied along the stone age (Chirica, 
Văleanu 2008). The variety of the 
archaeological materials with visible 
elements of spirituality is no more than 
manifestations of the religious phenomenon 
in an individual and group level. 

The spiritual life of the neo-eneolithic 
communities is the repository of a real magic 
and religious system whose roots can be 
identified in the Upper Palaeolithic 
(Séfériades 1993: 148-149, Monah, 2001; 
Chirica, Văleanu 2008; Chirica, Boghian, 
2003). The presence of the same cultural 
archetypes encountered both in Anatolia and 
south-eastern Europe, demonstrates the 
existence of some great religious themes 
which are implemented this time as a new 
content of the remaining occupations of the 
Neolithic values (Cauvin 1989; 1997; Ciută, 
2005). 

A number of ornamental motifs 
considered anthropomorphic symbols 
(angular signs, linears, meanders, circles, 
etc.) are found in a number of Palaeolithic 
resorts – at La Madelaine, La Vache, 
Montastruc, Lourdes, Mezin etc. – and 
Neolithic too – Cârcea-“Grădinile”, Hotărani, 
Rast, Vădastra, Sultana, Căscioarele (Plate 
I/3, 4; II/1); rhombus, triangles were 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          167

în evidenţă aspecte legate de cultul fertilităţii 
şi fecundităţii. Ideea de feminitate (care 
reprezintă esenţa divinităţii), ca idee 
manifestă a sacrului este întruchipată de 
Marea Zeiţă în diferitele ei ipostaze: stare de 
graviditate, singură sau în asociere o serie de 
animale sau cu acolitul masculin, în scene de 
procreere sau auto-procreere etc. 

 Sistemul religios era structurat în 
jurul a două personaje simbol ce erau în mod 
obligatoriu coexistente şi complementare: 
Marea Zeiţă, Marea Mamă şi Taurul (Monah 
2001:172,176-177). Marile teme religioase 
nu reprezintă altceva decât idei ale 
religiozităţii comunităţilor preistorice, nu şi 
manifestări cultice cu caracter individual, 
pentru acestă perioadă constatându-se o 
diversificare a reprezentărilor artistice cu 
conotaţii spirituale (magice sau religioase). 
Individualizarea religiilor ca manifestări 
practice la nivelul riturilor şi al ritualurilor îşi 
găseşte explicaţia în varietatea creaţiilor 
artistice. Identificarea anumitor teme cultice 
permite descifrarea, oarecum nuanţată, a 
semnificaţiei reprezentărilor antropomorfe, 
întrucât cu ajutorul acestora s-a putut defini o 
anumită categorie plastică „susceptibilă de a 
materializa un anumit aspect al fenomenului 
religios” (Andreescu 2002: 82). 

Stabilirea semnificaţiei şi 
funcţionalităţii plasticii antropomorfe nu 
presupune o analiză care se rezumă doar la 
seriile tipologice stabilite în funcţie de 
criteriul morfologic, ci o abordare „primară” 
a tuturor datelor ce definesc ansamblul unei 
civilizaţii, ţinând cont de faptul că înţelegerea 
noastră este limitată, în condiţiile în care 
semnificaţia oricărui act cultural este 
delimitată spaţio-temporal (Eliade 1992, 14-
20; Monah 2001,169). Noua structură a 
sistemului magico-religios precum şi 
modificările intervenite în cadrul organizării 
sociale, au fost surprinse şi imortalizate în 
plastica antropomorfă, varietatea 
reprezentărilor demonstrând încă o dată, 
complexitatea fenomenului religios, a cărui 
problematică nu se poate reduce doar la 
abordări unilaterale, legate de cultul 

attributes of the woman-divinity, and 
highlighted aspects related to the cult of 
fertility and fecundity. The idea of femininity 
(which is the essence of divinity), as an idea 
of the sacred manifestation is embodied by 
the Great Goddess in her various forms: state 
of pregnancy, alone or in combination with a 
number of animals or with the male acolyte, 
in scenes of self-procreation or procreation 
etc. 

The religious system was structured 
around two symbol characters that were 
necessarily coexistent and complementary: 
the Great Goddess, the Great Mother and the 
Taurus (Monah 2001:172, 176-177). The 
great religious themes are nothing else but 
ideas of the religiosity of the prehistoric 
communities, and not individual religious 
events, for this period a diversity of the 
artistic representations with spiritual 
overtones being found (magical or religious). 
The individualization of the religions as 
practical manifestations at the level of rites 
and rituals, finds its explanation in the variety 
of the artistic creations. The identification of 
certain religious themes allows the 
deciphering, somehow nuanced, of the 
anthropomorphic representations of the 
meaning, whereas with their help, a certain 
plastic category “susceptible to materialize a 
certain aspect of the religious phenomenon” 
could be found (Andreescu 2002: 82). 

Determining the meaning and 
functionality of the anthropomorphic plastic 
does not suppose an analysis which only 
summarizes the typological series set on the 
basis of a morphological criteria, but a 
“primary” approach of all the data that define 
an entire civilization, given that our 
understanding is limited provided that the 
significance of any cultural act is spatially 
and temporally delimited (Eliade 1992, 14-
20; Monah 2001, 169). The new structure of 
the magical-religious system and as well as 
the changes in the social organization, were 
captured and immortalized in the 
anthropomorphic plastic, the variety of 
representations demonstrating once again, the 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          168

fecundităţii şi fertilităţii. 
Dacă în paleoliticului superior ideea 

de feminitate era exprimată printr-o serie de 
semne geometrice interpretate fie ca 
simboluri (Leroi-Gourhan 1965; 1976; 
1990), repetiţii (Sauvet 1990: 90) sau motive 
vegetale (Niţu 1980), în arta neo-
eneoliticului, ale cărei reprezentări se 
diversifică atât sub aspect tehnic, tematic, sau 
forme de expresie, divinitatea este redată fie 
într-o manieră schematizată - grupul cultural 
Cârcea-Grădinile (Planşa.I/1), fie cu redarea 
detaliilor anatomice cât mai realist- cultura 
Gumelniţa (Planşa II/5). Prezenţa femeii ca 
principală zeitate în religiile neolitice şi 
venerarea ei ca Mare Zeiţă, generatoare a tot 
ceea ce este viu, evidenţiază caracterul divin 
al acesteia, care se manifestă în unele cazuri 
prin „asocierea imaginii” ei cu forţa virilă a 
animalelor. Asocierea Marii Divinităţi cu 
taurul celest accentuează şi mai mult 
caracterul sacru al procreaţiei, cele două 
entităţi ale “cuplului antropomorf” 
reprezentând o altă manifestare a sacrului în 
rândul comunităţilor preistorice (Monah 
1992). Divinitatea masculină, cu toate că 
apare într-o poziţie de subordonare faţă de 
principiul masculin, nu sugerează că ar fi 
vorba de un raport de inferioritate ci, mai 
degrabă, de o armonie perfectă, ambele 
personaje aflându-se într-o coincidentia 
oppositorum.  

 Imaginea orantei al cărei arhetip se 
află tot în arta paleoliticului superior 
(Bosinski 1990: 69; Moure Romanillo 1995: 
166) este întânită în reprezentările religioase 
ale neo-eneoliticului, sub diverse forme: 
figurine de lut, vase antropomorfe, antropo-
zoomorfe, capace, diverse combinaţii plastice 
etc., a cărei semnificaţie este pusă în legătură 
cu fenomenul religios specific comunităţilor 
din întreaga epocă a pietrei (Planşa II/3, 4)  

Sensul religios al acestei teme pune 
problema caracteristicilor divinităţii, a rolului 
şi locului acesteia într-un eventual panteon, 
sau a existenţei şi a altor divinităţi în raport 
cu care Mater Genitrix are un statut aparte. 
Postura orantei cu braţele ridicate, sugerată 

complexity of the religious phenomenon, 
whose problematic is not confined only to the 
unilateral approaches related to the cult of 
fecundity and fertility.  

If in the Upper Palaeolithic the idea of 
femininity was expressed through a series of 
geometric signs interpreted either as symbols 
(Leroi-Gourhan 1965; 1976; 1990), 
repetitions (Sauvet 1990: 90) or vegetal 
motifs (Niţu 1980), in the neo-eneolithic art, 
whose representations are being diversified 
both under a technical, thematic aspect, or as 
forms of expression, the divinity is depicted 
either in a schematized manner – the cultural 
group Cârcea-Gardens (Plate I/1) or with the 
representations of the anatomic details as 
realistic as possible – Gumelniţa culture 
(Plate II/5). The woman's presence as the 
main deity in the Neolithic religions and her 
worship as the Great Goddess, generating of 
everything that is alive, highlights her divine 
nature, which manifests itself in some cases 
by her “image association” with the manly 
force of animals. The association of the Great 
Divinity with the celestial bull emphasizes 
further the sacred character of procreation, 
the two entities of the “anthropomorphic 
couple” representing another manifestation of 
the sacred among the prehistoric communities 
(Monah 1992). The male deity, although it 
appears in a position of subordination to the 
male principle, does not suggest that there is 
a relation of inferiority but rather a perfect 
harmony, both characters being in a 
coincidentia oppositorum. 

The image of the orant whose 
archetype is in the Upper Palaeolithic art, too 
(Bosinski 1990: 69; Moure Romanillo 1995: 
166) is seen in religious representations of the 
neo-eneolithic, in various forms: clay 
figurines, anthropomorphic, anthrop-
zoomorphic vases, various plastic 
combinations, etc., of whose signification is 
related to the religious phenomenon specific 
for the communities in the entire age of stone 
(Plate II/3, 4). 

The religious meaning of this issue 
features the question of divinity, of its role 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          169

de vasele anropomorfe cu braţe tubulare 
identificate în cadrul complexului cultural 
Kodjadermen-Gumelniţa-KaranovoVI, a 
cunoscut o mare răspândire în arta neo-
eneolitică iar simbolistica ei, extrem de 
complexă, nu poate fi redusă doar la o simlpă 
reprezentare a divinităţii. Ca modalităţi de 
reprezentare a divinităţii feminine, vasele 
antropomorfe sau cele cu trăsături 
antropomorfizante jucau un rol considerabil 
în cadrul ceremoniilor de cult; gestul înălţării 
accentuează şi mai pregnant semnificaţia 
orantelor, această atitudine excluzând 
posibilitatea utilizării acestora în activităţi cu 
conotaţii casnice (Voinea 2002).  

Cea mai spectaculoasă temă cultică 
prin care se manifestă sacrul la nivelul 
comunităţilor neo-eneolitice o reprezintă 
androginia, aspect ce reflectă dualitatea 
divinităţii proincipale. Celebrul grup statuar 
de îndrăgostiţi de la Gumelniţa sau perechea 
de la Sultana (Planşa II/5) scot în evidenţă 
capacităţile de autoreproducere ale Marii 
Mame, comuniunea dintre principiul feminin 
şi cel masculin care întruchipează totalitatea 
(Rădoescu 2009: 45). De această dată 
sacralitatea procreaţiei este reprezentată prin 
cuplul divin (Planşa I/5), însă poate fi vorba 
si de dublarea Marii Zeiţe ca formă de redare 
cultuală a acestei ipostaze. Statueta-vas 
descoperită la Rast-Grindul Ţifarului 
reprezintă o variantă artistică destul de 
sofisticată a cuplului divin, sau a calităţii de 
autoprocreare pe care divinitatea feminină 
si-a asumat-o. Dacă în privinţa utilizării 
figurinei în cadrul unor ceremonii magico-
religioase nu există niciun dubiu, nu acelaşi 
lucru se poate spune despre semnificaţia 
acestei categorii plastice, care ridică în 
continuare o serie de întrebări.  

Imaginea stilizată a fecundităţii şi 
fertilităţii, atribute esenţiale ale divinităţii 
feminine, este consacrată în arta neo-
eneolitică prin intermediul rombului şi a 
triunghiului, simboluri legate de funcţiile 
“generatoare de energie” ale zeiţei. Redarea 
triunghiului ca atribut al sexualităţii feminine 
evidenţiază sacralitatea procreaţiei, iar 

and place in a pantheon perhaps, or of the 
existence of other deities in relation to which 
Mater Genitrix has a special status. The orant 
posture with the arms raised, suggested by the 
anthropomorphic vases with tubular arms 
identified in the cultural complex 
Kodjadermen-Gumelniţa-KaranovoVI, has 
seen a proliferation in the neo-eneolithic art 
and its symbolism, extremely complex, can 
not be reduced to a simple representation of 
the divinity. As a way of representing the 
feminine divinity, the anthropomorphic vases 
or the ones with anthropomorphic traits 
played a significant role in the religious 
ceremonies; the gesture of uplifting strongly 
emphasizes the significance of orantes, this 
approach excluding the possibility of using 
them in the activities with household 
connotations (Voinea 2002). 

The most spectacular religious theme 
through which sacred is manifested at the 
level of the neo-eneolithic communities is 
androgyny, an aspect which reflects the 
duality of the main divinity. The famous 
statuary group of lovers from Gumelniţa or 
the couple from Sultana (Plate II/5) highlight 
the capacities of auto-reproduction of the 
Great Mother, the communion between the 
feminine and masculine principle that 
embodies the totality (Rădoescu 2009: 45). 
This time the sacredness of procreation is 
represented by the divine couple (Plate I/5), 
but it can also be about the doubling of the 
Great Goddess as a form of religious 
reproduction of this hypostasis. The pottery-
statuette discovered at Rast-Grindul Tifarului 
represents an artistic variant quite 
sophisticated of the divine couple, or of the 
quality of auto-procreation the feminine 
divinity assumed itself. If there is no doubt in 
what concerns the use of the figurine in some 
magic and religious ceremonies, the same 
thing cannot be said about the significance of 
this plastic category which further raises 
several questions.    

The stylized image of fecundity and 
fertility, essential attributes of the feminine 
divinity, is consecrated in the neo-eneolithic 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          170

rombul, care de regulă este plasat pe 
abdomen, indică fertilitatea (Mater Genitrix), 
o altă trăsătură a Magnei Mater ; spre 
deosebire de creaţiile paleoliticului superior 
care indică mai degrabă aspecte legate de 
starea de sexualitate a femeii, arta neo-
eneolitică consacră sacralitatea naşterii şi a 
gravidităţii (Chirica, Văleanu 2008). Se poate 
afirma că toate simbolurile artei neo-
eneolitice erau reprezentate sub forma unor 
semne care, obligatoriu trebuiau să exprime 
(semnifice) ceva în cadrul sacrului individual 
şi să se manifeste la nivelul întregii 
comunităţi.  

Imaginea interzisă a Divinităţii 
(Chirica 2004; Chirica, Văleanu 2008; 
Besançon 1996), o altă formă de manifestare 
a sacrului în iconografia artei neolitice, poate 
oferi explicaţii cu privire la tratarea 
schematică a fizionomiei feţei, sau acoperirea 
acesteia cu o mască. Această interdicţie 
impusă sacrului colectiv şi individual 
presupune existenţa unor canoane artistic-
religioase ce trebuiau respectate întocmai. 
Măştile purtate de anumiţi membri ai 
comunităţii în cadrul derulării unor 
procesiuni ritualice, aveau o funcţie socială, 
precum şi una magică. Figurina descoperită 
la Piscu Crăsani (Planşa I/2) care reprezintă 
un personaj cu o mască triunghiulară, unicat 
în rândul reprezentărilor plastice 
antropomorfe de tip Bolintineanu, sau masca 
miniaturală de la Hotărani ce aparţine culturii 
Vădastra, amintesc de postura interzisă a 
Divinităţiisau sau de “substituirea omului 
prin animalul de sacrificiu”, mai precis de 
substituirea forţei animalului de către om 
(Chirica 2008: 130). 

Ceremoniile deveneau veritabile 
cosmogonii ce contribuiau la regenerarea 
spaţiului şi a timpului, sustrăgându-l pe 
deghizat de la cursul firesc al vieţii şi 
obligându-l în acelaşi timp la asumatrea unui 
alt rol, acela de protector al întregii 
comunităţi (Chevalier, Gheerbant 1995: 274-
275). 

Se poate afirma cu ceritudine că 
manifestările cu caracter religios specifice 

art through the rhomb and triangle, symbols 
related to the functions that are the goddess 
“generators of energy”. The reproduction of 
the triangle as an attribute of the feminine 
sexuality highlight the sacredness of 
procreation, and the rhomb, which is usually 
placed on the belly, indicates fertility (Mater 
Genitrix), another trait of Magna Mater; 
unlike the creations of the Upper Palaeolithic 
which rather indicates the aspects related to 
the sexuality state of the woman, the neo-
eneolithic art consecrates the sacredness to 
birth and pregnancy (Chirica, Văleanu 2008). 
It can be said that all the symbols of the neo-
eneolithic art were represented in the form of 
signs which had to express (signify) 
something in the individual sacred and 
manifest in the entire community.     

The prohibited image of the divinity 
(2004 Chirica Văleanu 2008; Besançon 
1996), another form of manifestation of the 
sacred in the iconography of the Neolithic art 
can provide explanations of the schematic 
treat of the face physiognomy, or its covering 
with a mask. This prohibition imposed to the 
collective and individual sacred supposes the 
existence of some religious and artistic 
canons which had to be followed. The masks 
worn by some members of the community, in 
carrying out the ritual processions, had a 
social function, as well as a magic one. The 
figurine found at Piscu Crăsani (Plate I/2) 
which is a character with a triangular mask, 
unique among the plastic anthropomorphic 
representations of Bolintineanu type, or the 
pocket-seize mask from Hotărani belonging 
to the Vădastra culture, remind of the 
forbidden position of the Divinity or of the 
“human substitution by the animal of 
sacrifice”, more precisely of the substitution 
of the animal’s force by the man (Chirica 
2008: 130). 

The ceremonies became veritable 
cosmogonies which contributed at the 
regeneration of space and time, removing the 
disguised from the natural course of life and 
forcing him at the same time to assume 
another role, that of protector of the entire 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          171

neo-eneoliticului sunt centrate în jurul unor 
ocupaţii precum cultivarea plantelor şi 
creşterea animalelor, iar rolul principal 
deţinut de divinitatea feminină care se 
identifică cu glia explică obligativitatea 
sacrului colectiv.  

Modalitatea de abordare a 
semnificaţiei plasticii antropomorfe neo-
eneolitice presupune identificarea acelor 
elemente care conduc la interpretarea 
figurinelor drept ”o formă de afirmare a 
identităţii individuale şi de grup” (Bailey 
1994: 329). Ţinând cont de diversitatea 
tipologică şi morfologică, de expresivitatea 
reprezentărilor antropomorfe, de posibilitatea 
unei anumite categorii plastice de a 
materializa un aspect al fenomenului religios 
prin intermediul temelor cultice, demersul 
nostru presupune noi interpretări ale vieţii 
spirituale. Analiza primară a caracterului 
societăţii neo-eneolitice graţie cercetărilor 
interdisciplinare a evidenţiat o structură 
ierarhizată, reprezentativitatea şi calitatea 
anumitor piese de cult fiind o mărturie 
grăitoare în acest sens. Existenţa unor culte 
în care era implicată întreaga comunitate este 
sugerată de seria de reprezentări de o factură 
deosebită, care constituie adevărate 
capodopere ale artei neo-eneolitice, 
categoriile plastice lucrate rudimentar, cu 
reprezentativitate individuală, fiind utilizate 
în cadrul unor ceremonii cu caracter mult mai 
restrâns, legate de cultul familiei. 
Prezenţa personajului feminin în diferite 
ipostaze, varietatea reprezentărilor sale, 
demonstrează însemnătatea acestuia în cadrul 
vieţii spirituale neolitice, însă lămurirea 
semnificaţiei, cel puţin în momentul de faţă, 
constituie o problemă fără un răspuns 
satisfăcător. Demersul noastru a încercat să 
evidenţieze complexitatea fenomenului 
religios, caracterul predominant al 
reprezentărilor feminine, surprinse în cele 
mai variate atitudini, nefiind o “explicaţie 
general valabilă pentru toate reprezentările de 
cult” (Andreescu 2002: 93). 
Varitatea tipologică şi morfologică poate 
explica într-o oarecare măsură 

community (Chevalier, Gheerbant 1995: 274-
275). 

It can be surely said that the events 
with a religious feature specific for the Neo-
Eneolithic are centred on certain occupations 
such as plant cultivation and animals 
breeding, and the role played by the female 
divinity which is identified with the earth 
explains the obligation of the collective 
sacred. 

The approach of the significance of 
the neo-eneolithic anthropomorphic plastic 
supposes the identification of those elements 
that lead to the interpretation of the figures as 
“a form of affirmation of individual and 
group identity” (Bailey 1994: 329). In view 
of typological and morphological diversity, of 
the anthropomorphic representations 
expressiveness, of the possibility of a certain 
category of plastic to manifest one aspect of 
the religious phenomenon through religious 
themes, our approach involves new 
interpretations of the spiritual life. The 
primary analysis of the neo-eneolithic society 
through interdisciplinary researches revealed 
a hierarchical structure, the representation 
and quality of certain parts of worship being 
an eloquent testimony to that effect. The 
existence of some cults in which the whole 
community was involved is suggested by a 
series of great representations, which are true 
masterpieces of the neo-eneolithic art, the 
plastic categories rudimentary worked, with 
separate representation are used in 
ceremonies with a much more limited 
character and related to the family worship. 

The presence of the female character, 
in various poses, the variety of its 
representations, demonstrates its importance 
in the spiritual life of the Neolithic, but the 
explanation of meaning, at least currently, is 
a problem without a satisfactory answer. Our 
approach tried to highlight the complexity of 
the religious phenomenon, the predominant 
character of the feminine representations 
caught in the most various attitudes, not being 
a “generally valid explanation for all the 
representations of worship” (Andreescu 2002: 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          172

funcţionalitatea multiplă pe care se 
presupune că o au anumite categorii de vase 
cultice, însă acest lucru ridică o serie de 
probleme în ceea ce priveşte clasificarea 
acestora, ştiut fiind faptul că viaţa spirituală a 
comunităţilor neo-eneolitice reprezintă o 
îmbinare a elementelor religioase cu cele de 
natură magică, iar documentele arheologice 
nu permit disocierea acestora.  

Descifrarea semnificaţiei plasticii 
antropomorfe presupune formularea unor noi 
ipoteze de lucru, însă complexitatea 
fenomenului religios nu ne permite, cel puţin 
în momentul de faţă, decât să efectuăm 
„analiza primară” a datelor de care dispunem 
şi să propunem noi direcţii de cercetare. 
Definirea tipurilor de gesturi prin 
identificarea anumitor teme cultice, capabile 
să surprindă semnificaţia lor, nu reprezintă 
decât o modalitate de descifrare şi un prim 
pas în cercetarea vieţii spirituale a 
comunităţilor neo-eneolitice. Demersul 
nostru nu se doreşte a fi o nouă teoretizare, ci 
o abordare metodologică a fenomenului vieţii 
spirituale dintr-o perspectivă 
pluridisciplinară, „decodificarea” acestuia 
realizându-se în limitele unor argumente 
pertinente, reale, care ar trebui să stea la baza 
viitoarelor cercetări arheologice. 

 
 
 

Bibliografie 
 
Andreescu 2002- R. R. Andreescu, Plastica 
gumelniţeană. Analiza primară, Bucureşti. 
Bailey 1994- D. W. Bailey, Reading 
prehistoric figurines as individuals, World 
Archaeology, 25(3), p. 321-322.. 
Besançon 1996- A. Besançon, Imaginea 
interzisă. Istoria intelectuală a 
iconoclasmului de la Platon la Kandinsky, 
Bucureşti. 
Bosinski 1990- G. Bosinski, Homo sapiens. 
L’Histoire des chasseurs du Paléolithique 
superior en Europe (40.000-10.000 avant J.-
C.), Paris. 
Cauvin 1989- J. Cauvin, La néolithisation au 

93). 
The typological and morphological 

variety may explain to some extent the 
multiple functionality that certain categories 
of religious pottery is supposed to have, but 
this raises a series of issues regarding their 
classification, knowing that the spiritual life 
of the neo-eneolithic communities is a 
combination of the religious elements with 
those of magical nature, and the 
archaeological papers do not allow their 
dissociation. 

Deciphering the significance of the 
anthropomorphic plastic supposes the 
formulation of some new working 
hypotheses, but the complexity of the 
religious phenomenon does not allow us, at 
least at present, but to make the “primary 
analysis” of the data at our disposal and to 
suggest new ways of research. Defining the 
types of gestures by identifying certain 
religious themes, able to capture their 
meaning, is merely a way to decipher the first 
step in investigating the spiritual life of the 
neo-eneolithic communities. Our approach is 
not intended to be a new theorization, but a 
methodological approach of the spiritual life 
phenomenon from a multidisciplinary 
perspective, its “decoding” being done in the 
limits of true, relevant arguments which 
should be the basis for the future 
archaeological researches. 
 
Bibliography 
 
Andreescu 2002- R. R. Andreescu, Plastica 
gumelniţeană. Analiza primară, Bucureşti. 
Bailey 1994- D. W. Bailey, Reading 
prehistoric figurines as individuals, World 
Archaeology, 25(3), p. 321-322.. 
Besançon 1996- A. Besançon, Imaginea 
interzisă. Istoria intelectuală a 
iconoclasmului de la Platon la Kandinsky, 
Bucureşti. 
Bosinski 1990- G. Bosinski, Homo sapiens. 
L’Histoire des chasseurs du Paléolithique 
superior en Europe (40.000-10.000 avant J.-
C.), Paris. 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          173

Levant et sa première diffusion, BAR 
Internationales Series, Oxford, 516, p. 3-36. 
Cauvin 1997- J. Cauvin, Naissance des 
divinités. Naissance de l’ agriculture. Le 
Révolution des syboles au Néolithique, Paris. 
Chevalier, Gheerbant 1995- J. Chevalier, A. 
Gheerbant, Dicţionar de simboluri, vol. II, 
Bucureşti. 
Chirica 2004- V. Chirica, Teme ale 
reprezentării Marii zeiţe în arta paleolitică şi 
neolitică, Memoria Antiquitatis, XIII, Piatra 
Neamţ. 
Chirica, Boghian 2003- V. Chirica, D. 
Boghian, Arheologia preistorică a lumii, vol. 
I. II, Iaşi. 
Chirica, Văleanu 2008- V- Chirica, M.-C. 
Văleanu, Umanizarea taurului celest, Iaşi, 
2008. 
Ciută 2005- M. M. Ciută, Începuturile 
neoliticului timpuriu în spaţiul intracarpatic 
transilvănean, Alba Iulia. 
Eliade 1991-  M. Eliade, Istoria credinţelor 
şi ideilor religioase, vol. I, De la epoca de 
piatră la Misterele din Eleusis, Bucureşti.  
Eliade 1992- M. Eliade, Tratat de istorie a 
religiilor, Bucureşri.  
Eliade 1993- M. Eliade, Morfologia 
religiilor- Prolegomene, ed. a II-a, Bucureşti. 
Eliade 1994- M. Eliade, Nostalgia originilor. 
Istorie şi semnificaţie în religie, Bucureşti. 
Frazer 1923- J. G. Frazer, Le Rameau d’or, 
Paris. 
Saurat 1933- D. Saurat, Histoire des 
religions, Paris. 
Leroi-Gourhan 1964- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, Paris.  
Leroi-Gourhan 1965- A. Leroi-Gourhan, 
L’Art religieux mobilier; Le sanctuaire în 
Préhistoire de L’Art Occidental, Paris. 
Leroi-Gourhan 1976- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, în H. de Lumley, 
La Préhistoire Française. Tome I, Les 
civilisations paléolithiques et mésolithiques 
de la France, Paris; 
Leroi-Gourhan 1990- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, Paris. 
Lévi-Strauss, 1970- C. Lévi-Strauss, 
Gândirea sălbatică. Totemismul azi, 

Cauvin 1989- J. Cauvin, La néolithisation au 
Levant et sa première diffusion, BAR 
Internationales Series, Oxford, 516, p. 3-36. 
Cauvin 1997- J. Cauvin, Naissance des 
divinités. Naissance de l’ agriculture. Le 
Révolution des syboles au Néolithique, Paris. 
Chevalier, Gheerbant 1995- J. Chevalier, A. 
Gheerbant, Dicţionar de simboluri, vol. II, 
Bucureşti. 
Chirica 2004- V. Chirica, Teme ale 
reprezentării Marii zeiţe în arta paleolitică şi 
neolitică, Memoria Antiquitatis, XIII, Piatra 
Neamţ. 
Chirica, Boghian 2003- V. Chirica, D. 
Boghian, Arheologia preistorică a lumii, vol. 
I. II, Iaşi. 
Chirica, Văleanu 2008- V- Chirica, M.-C. 
Văleanu, Umanizarea taurului celest, Iaşi, 
2008. 
Ciută 2005- M. M. Ciută, Începuturile 
neoliticului timpuriu în spaţiul intracarpatic 
transilvănean, Alba Iulia. 
Eliade 1991-  M. Eliade, Istoria credinţelor şi 
ideilor religioase, vol. I, De la epoca de 
piatră la Misterele din Eleusis, Bucureşti.  
Eliade 1992- M. Eliade, Tratat de istorie a 
religiilor, Bucureşri.  
Eliade 1993- M. Eliade, Morfologia 
religiilor- Prolegomene, ed. a II-a, Bucureşti. 
Eliade 1994- M. Eliade, Nostalgia originilor. 
Istorie şi semnificaţie în religie, Bucureşti. 
Frazer 1923- J. G. Frazer, Le Rameau d’or, 
Paris. 
Saurat 1933- D. Saurat, Histoire des 
religions, Paris. 
Leroi-Gourhan 1964- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, Paris.  
Leroi-Gourhan 1965- A. Leroi-Gourhan, 
L’Art religieux mobilier; Le sanctuaire în 
Préhistoire de L’Art Occidental, Paris. 
Leroi-Gourhan 1976- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, în H. de Lumley, 
La Préhistoire Française. Tome I, Les 
civilisations paléolithiques et mésolithiques 
de la France, Paris; 
Leroi-Gourhan 1990- A. Leroi-Gourhan, Les 
religions de la Préhistoire, Paris. 
Lévi-Strauss, 1970- C. Lévi-Strauss, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          174

Bucureşti. 
Monah 1997- D. Monah, Plastica 
antropomorfă a culturii Cucuteni-Tripolie, 
Bibliotheca Memoriae Antiquitatis, III, Piatra 
Neamţ;   
Monah 2001- D. Monah, Organizarea 
socială,  religia şi arta neolitică în M. 
Petrescu–Dîmboviţa, Al. Vulpe(coord.), 
Istoria românilor, vol. I, Moştenirea 
timpurilor îndepărtate, Bucureşti.  
Moure Romanillo 1995- A.  Moure 
Romanillo, Les représentations humaines 
dans l’art paléolithique de l’espagne 
cantabrique, în  H. Delporte (ed.), La Dame 
de Brassempouy, Actes du Colloque de 
Brassempouy(juillet 1994), ERAUL, Liège. 
Niţu, 1980- A. Niţu,  L’Art anthropomorphe 
féminine de la culture Cucuteni-Tripolie, 
ERAUL. 
Otte 2001- M. Otte, Les origines de la 
pensée. Archéologie de la conscience, 
Mardaga, Sprinmont.  
Rădoescu 2009- L. Rădoescu, Les 
manifestations de la vie spirituelle reflétée 
dans la plastique des communautés néo-
éneéolithique en Olténie ez en Munténie, 
Annales d’Université “Valahia” Târgovişte, 
Tome XI, I. 
Saurat 1933- D. A. Saurat, Histoire des 
religions, Paris. 
Sauvet1990- G. Sauvet, les signes dans l’art 
mobilier, în J. Clottes (sous la dir. de) L’Art 
des objets au Paléolithique, tome 2: Les 
voies de la recherché,Clamency(Coll. Int. 
Foix-Le Mas-d’Azil, 1987) 
Séfériades 1993- M. Séfériades, The 
European Neolithisation process, Poročilo, 
XXI. P. 137-162. 
Voinea 2002- V. Voinea, Adoratio et 
invocatio. Gestuei religioase ancestrale 
reprezentate pe vase de cult gumelniţene, In 
memoriam Vladimir Dumitrescu, Cultură şi 
civilizaşie la Dunărea de Jos, XIX, Călăraşi.  

Gândirea sălbatică. Totemismul azi, 
Bucureşti. 
Monah 1997- D. Monah, Plastica 
antropomorfă a culturii Cucuteni-Tripolie, 
Bibliotheca Memoriae Antiquitatis, III, Piatra 
Neamţ;   
Monah 2001- D. Monah, Organizarea 
socială,  religia şi arta neolitică în M. 
Petrescu–Dîmboviţa, Al. Vulpe(coord.), 
Istoria românilor, vol. I, Moştenirea 
timpurilor îndepărtate, Bucureşti.  
Moure Romanillo 1995- A.  Moure 
Romanillo, Les représentations humaines 
dans l’art paléolithique de l’espagne 
cantabrique, în  H. Delporte (ed.), La Dame 
de Brassempouy, Actes du Colloque de 
Brassempouy(juillet 1994), ERAUL, Liège. 
Niţu, 1980- A. Niţu,  L’Art anthropomorphe 
féminine de la culture Cucuteni-Tripolie, 
ERAUL. 
Otte 2001- M. Otte, Les origines de la 
pensée. Archéologie de la conscience, 
Mardaga, Sprinmont.  
Rădoescu 2009- L. Rădoescu, Les 
manifestations de la vie spirituelle reflétée 
dans la plastique des communautés néo-
éneéolithique en Olténie et en Munténie, 
Annales d’Université “Valahia” Târgovişte, 
Tome XI, I. 
Saurat 1933- D. A. Saurat, Histoire des 
religions, Paris. 
Sauvet1990- G. Sauvet, les signes dans l’art 
mobilier, în J. Clottes (sous la dir. de) L’Art 
des objets au Paléolithique, tome 2: Les voies 
de la recherché,Clamency(Coll. Int. Foix-Le 
Mas-d’Azil, 1987) 
Séfériades 1993- M. Séfériades, The 
European Neolithisation process, Poročilo, 
XXI. P. 137-162. 
Voinea 2002- V. Voinea, Adoratio et 
invocatio. Gestuei religioase ancestrale 
reprezentate pe vase de cult gumelniţene, In 
memoriam Vladimir Dumitrescu, Cultură şi 
civilizaşie la Dunărea de Jos, XIX, Călăraşi.  

 
 
 
 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          175

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
  
 
 
 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          176

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 


