
 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          263

 
COMUNITATEA CIVILĂ LA THOMAS 

HOBBES 

 
 

 
Andreea – Mihaela VĂDUVA 

Universitatea „Constantin Brâncuşi” din 
Târgu-Jiu 

 
 

Rezumat 
Actualitatea operei filosofului englez Thomas 

Hobbes (1588–1679) este incontestabilă, o garanţie în 
acest sens fiind opiniile sale analist-politice. Viziunea sa 
asupra lumii este surprinzător de originală şi totuşi 
relevantă politicii contemporane. 

Hobbes a fost capabil să stabilească un mod de 
gândire privind politica şi puterea,care a rămas decisiv, 
chiar şi după patru secole, indicii relevante fiind oferite 
de viaţa şi timpul în care a trăit acesta. 

În formularea teoriei despre societate şi stat, 
Hobbes pleacă de la distincţia filosofică între bine şi rău. 
Lucrurile pe care le dorim sunt socotite bune, iar acelea 
care ne trezesc repulsie sunt considerate rele. În felul 
acesta, autorul demonstrează de ce criteriul individual al 
binelui şi al răului este absolut arbitrar. 
 
 

Cuvinte cheie: contract, social, Thomas Hobbes, 
comunităţi civile. 
 
 
1. CONTRACTUL SOCIAL. CLAUZELE, 

CONSTITUIREA ŞI DEFINIŢIA 
COMUNITĂŢII CIVILE 

În formularea teoriei despre societate şi 
stat, Hobbes pleacă de la distincţia filosofică 
între bine şi rău. Lucrurile pe care le dorim sunt 
socotite bune, iar acelea care ne trezesc 
repulsie sunt considerate rele. În felul acesta, 
autorul demonstrează de ce criteriul individual 
al binelui şi al răului este absolut arbitrar. Dar 
în afara societăţii, asemenea criterii nu pot 
căpăta un caracter obiectiv. Atunci când 
individul este integrat într-un stat fundamentat 
pe legi precise, drept este ceea ce permite 
legea, iar nedrept devine ceea ce aceasta 
interzice. În acest context, bun poate fi socotit 
doar ceea ce foloseşte întregii obşti. În starea 

THE CIVIL COMMUNITY OF THOMAS 

HOBBES 

 
 

 
Andreea – Mihaela VĂDUVA 

“Constantin Brâncuşi” University of Târgu-Jiu 
 

 
 

Abstract  
The topical interest of the philosopher Thomas 

Hobbes’ (1588 – 1679) work is unchallenged and a 
guarantee in this sense is represented by his analytic-
political opinions. His vision over the world is 
surprisingly original and although relevant to the 
contemporary politics. 

Hobbes was able to establish a way of thinking 
regarding politics and power that remained decisively 
even after four centuries and some relevant signs are 
being offered by his life and by the time he lived in. 

Formulating the theory about society and state, 
Hobbes starts from the philosophical distinction between 
good and bad. The things we desire are considered to be 
good and the ones who make us sick are considered to be 
bad. In this way, the author proves the reason why the 
individual criterion of good and bad is absolutely 
arbitrary. 
 

Key words: social contract, Thomas Hobbes, Civil 
Communities 

 
1. SOCIAL CONTRACT. CLAUSES, 

CONSTITUTION AND DEFINITION 
OF CIVIL COMMUNITY  

Formulating the theory about society 
and state, Hobbes starts from the philosophical 
distinction between good and bad. The things 
we desire are considered to be good and the 
ones who make us sick are considered to be 
bad. In this way, the author proves the reason 
why the individual criterion of good and bad is 
absolutely arbitrary. But, outside the society, 
these criteria cannot have an objective feature. 
When the individual is integrated in a state 
funded on specific laws, the fair things are the 
ones allowed by the law and the unfair ones are 
the ones forbidden by the law. In this context, 
only the things that are useful to the entire 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          264

de natură, când nimic nu este statuat şi interzis, 
fiecare individ are drepturi asupra tuturor 
lucrurilor. Dar „atât timp cât fiecare îşi 
păstrează acest drept de a face orice îi place, 
oamenii sunt cu toţii într-o stare de război” 
(Leviathan”, XIV, 5). Tocmai de aceea, 
Hobbes nu concepe starea de natură ca o epocă 
paşnică de armonie. 

Nimeni nu poate restrânge dreptul 
natural al individului, cu o singură excepţie: 
individul însuşi atunci când consideră – 
„asumpţia raţionalităţii individuale” (Sorin-
Ioan Bogdan apud Iliescu şi Socaciu coord., 
1999) – că prin această restrângere reciprocă 
realizează un avantaj, în acest caz securitatea 
individuală. 

Cedarea dreptului – urmare a unui 
impuls vital iraţional de frica morţii violente 
(natura umană), fie în urma unui calcul raţional 
(e mai avantajos pentru securitatea sa viitoare 
ca niciun individ să nu mai posede acest drept) 
– nu se face în favoarea semenului (A. L. 
Angoulment, 1994, p. 60). Singura deosebire e 
că individul care a renunţat nu-l mai poate 
împiedica pe celălalt să acţioneze aşa cum 
doreşte, inclusiv asupra lui. 

Dar rezolvarea problemei dreptului 
natural prin simpla renunţare reciprocă nu e 
suficientă, acest drept trebuie „transferat” unei 
„persoane” capabile să preîntâmpine 
neajunsurile. Iar „transferul reciproc de 
drepturi este ceea ce oamenii numesc contract” 
(„Leviathan”, XIV, 9). 

O minimă informaţie juridică 
(Carbonniere, 1990, p.235) arată că un contract 
prevede cu exactitate persoanele care îl încheie, 
drepturile şi obligaţiile fiecăreia dintre ele, 
clauzele de reziliere, precum şi perioada cât e 
valabil. 

În privinţa identităţii contractanţilor, 
aceştia sunt indivizii în parte, aflaţi în starea de 
natură a căror voinţă este acum aceea de a-şi 
transfera dreptul natural. Dar, argumentează 
Hobbes, acest contract se încheie doar între 
indivizi; „persoana” căreia i s-au transferat 
drepturile nu ia parte la acest contract. 

Clauza de reziliere a contractului, adică 
situaţia în care transferul reciproc de drepturi 

community can be considered as being good. In 
the natural status, when nothing is decreed and 
forbidden, every individual has rights over all 
things. But, as long as each one keeps this right 
to do anything he or she likes, the people are in 
war (”Leviathan”, XIV, 5). That is the reason 
why Hobbes cannot consider the natural status 
has a peaceful harmony age. 

Nobody can restrain the individual’s 
natural right, except for only one person: the 
individual himself or herself when he or she 
considers – “the assumption of the individual 
reasoning” - (Sorin-Ioan Bogdan apud Iliescu 
and Socaciu coord., 1999) – that, by this mutual 
restraint, it is created an advantage, in this case 
the individual security. 

Giving up the right – a consequence of 
an irrational vital impulse because of the 
violent death (human nature), either after a 
reasonable calculation (it is better for his or her 
security that no other individual could own this 
right) – does not occur in the neighbour’s 
advantage (A. L. Angoulment, 1994, p. 60). 
The only difference is the fact that the 
individual who gave up cannot hinder the other 
one to act as he or she wills, inclusively over 
himself or herself. 

But solving the problem of the natural 
right by simply mutually giving up is not 
enough, this right must be “transferred” to a 
“person” who is able to avert the difficulties. 
And the “mutual rights transfer is called 
contract by people” („Leviathan”, XIV, 9). 

A minimum juridical piece of 
information (Carbonniere, 1990, p.235) shows 
that a contract stipulates specifically the 
persons who contract it, their rights and 
obligations, the cancellation clauses and also its 
validity. 

Regarding the contracting parties’ 
identity, they are individuals placed in the 
natural status, whose will is now to transfer 
their natural right. But, Hobbes is bringing an 
argument, this contract is contracted only 
between individuals; “the person” to which the 
rights were transferred is not a party of this 
contract. 

The cancellation clause of the contract, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          265

naturale încetează, nu este explicită, Hobbes 
afirmând doar că „scopul acestei instituiri sunt 
pacea şi apărarea comună” („Leviathan”, 
XVIII, p.55). Astfel, se poate interpreta că un 
suveran care nu mai poate menţine pacea între 
supuşii săi a pierdut drepturile naturale pe care 
aceştia i le-au încredinţat şi, deci, automat, 
drepturile revenind supuşilor, transferul lor a 
încetat. „Supusul e eliberat de ascultare dacă 
Suveranul devine incapabil de a-i oferi 
protecţie” (Robertson, 1993). 

Clauza de reziliere a transferului de 
drepturi nu poate proveni numai din 
insecuritatea indivizilor datorată lipsei de 
putere a Suveranului: oricât de puternic ar fi 
„de facto” un agresor, odată cedat dreptul 
natural, el este „de jure” supus. 

Un individ poate să se considere 
exonerat de ascultarea datorată Suveranului 
atunci când se află în pericol iminent de a-şi 
pierde viaţa, putând face orice crede de 
cuviinţă pentru a şi-o păstra – aşa numita 
legitimă apărare. Dar, încălcând convenţia cu 
ceilalţi, acţionând ca şi cum ar avea dreptul 
natural asupra tuturor lucrurilor, individul se 
pune într-o situaţie periculoasă, căci „faţă de 
comunitatea civilă de care s-a desprins, faţă de 
puterea executivă a acesteia (Suveranul), el 
este acum în starea de natură” (Sorin-Ioan 
Bogdan apud Iliescu şi Socaciu coord., 1999). 

În consecinţă, Suveranul îl va distruge 
deoarece s-a opus scopului său, protecţia 
comunităţii, fără a comite o nedreptate, căci în 
starea de natură e dreptul natural al 
Suveranului de a face ceea ce crede de 
cuviinţă. Dacă dreptul natural a fost transferat, 
atunci el e transferat pentru totdeauna, 
„contractul hobbesian neavând termen, iar 
oricând este ruptă înţelegerea iniţială, 
consecinţele de fapt şi de drept sunt 
indezirabile. Acesta e mai  mult o subtilă 
măsură de precauţie împotriva destrămării 
comunităţii decât o lacună teoretică. Ar fi fost 
inexplicabilă o astfel de greşeală într-o epocă a 
comerţului, deci a contractelor” (Sorin-Ioan 
Bogdan apud Iliescu şi Socaciu coord., 1999). 

 Contractul nu ia sfârşit decât odată cu 
dispariţia fizică a indivizilor care au consimţit 

namely the situation when mutual rights 
transfer stops is not explicit and Hobbes only 
affirms that “the purpose of this institution is 
represented by common peace and defence” 
(„Leviathan”, XVIII, p.55). Thus, we may say 
that a sovereign who cannot maintain peace 
between his subjects anymore has lost the 
natural rights they had entrusted and so, 
because the rights belong to the subjects, their 
transfer has automatically stopped. „The 
subject is free from listening if the Sovereign 
becomes unable to offer him protection” 
(Robertson, 1993). 

The cancellation clause of the rights 
transfer cannot come only from the individuals’ 
insecurity due to the Sovereign’s lack of power: 
as powerful as an aggressor is “de facto”, once 
the natural right is given up, he is “de jure” 
subject. 

An individual may be considered as 
exonerated from listening to the Sovereign 
when he or she is in the imminent danger of 
losing his or her life and he can make whatever 
he thinks in order to keep it – the so-called self-
defence. But, by disrespecting the convention 
with the others, by acting as if he had the 
natural right over everything, the individual is 
in a dangerous situation because “for the civil 
community from which he came off, for its 
executive power (the Sovereign), he is now in 
the natural status” (Sorin-Ioan Bogdan apud 
Iliescu and Socaciu coord., 1999). 

As a consequence, the Sovereign will 
destroy him or her because he opposed to his 
purpose, the community protection, without 
making an injustice, because, in the natural 
status, the Sovereign has to right to do whatever 
he thinks. If the natural right was transferred 
then it is transferred forever and “because 
Hobbes’ contract does not have a term and the 
initial convention can be broken anytime, the 
actual consequences are undesirable. This is 
more like a subtle precaution against 
community dissolving than a theoretical gap. 
Such a mistake would have been explainable in 
a commerce age, so in a contracts age” (Sorin-
Ioan Bogdan apud Iliescu and Socaciu coord., 
1999). 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          266

transferul de drepturi şi nu odată cu dispariţia 
fizică a Suveranului deoarece contractul nu se 
încheie cu acesta. Astfel, datorită faptului că 
Suveranul nu poate, principial vorbind, să 
încalce o înţelegere pe care nu a făcut-o, acest 
motiv de eliberare de sub autoritatea suverană 
nu este valabil. 

Hobbes susţine că o convenţie între 
mulţimea de indivizi şi o anumită „persoană”, 
în vederea preluării suveranităţii de către 
aceasta este imposibilă. Convenţia nu se poate 
încheia cu „întreaga lor mulţime” pentru că „ei 
nu sunt încă o singură persoană” („Leviathan”, 
XVIII, 4) , iar o convenţie are sens doar dacă 
părţile o încheie, fiecare din proprie voinţă. În 
cazul unei mulţimi, este vorba de mai multe 
voinţe, individualitatea fiecăreia rămâne 
intactă. 

Tot ceea ce se poate face este să se 
desemneze o singură voinţă care să le 
reprezinte pe toate celelalte, să se dea acesteia 
autorizare de a acţiona în numele lor. Acea 
voinţă devine reprezentativă şi nu comună şi, 
astfel, se poate încheia o convenţie. În acest fel, 
suveranitatea este instituită. 

Având ca bază contractul, statul apare, 
în concepţia lui Hobbes, ca fiind ideea apărării 
fericirii omului. Prin intermediul statului se 
exprimă în cel mai înalt grad necesitatea păcii 
sociale. Omul, prin natura sa, nu este sociabil, 
ci individualist şi egoist. „Numai năzuinţa de 
conservare a bunurilor sale şi nevoia de bunuri 
personale îl determină să se integreze într-un 
stat” („Iluminismul”, vol. II, 1971). 

În concepţia lui Pierre Manent, „numai 
o pasiune comutativă ar putea să pună în 
mişcare colaborarea raţională a oamenilor (…). 
O asemenea pasiune comutativă există: teama 
de moarte violentă pe care seamănul o poate 
provoca, teamă împărtăşită de toţi, născută din 
ostilitatea reciprocă, hrănită de celelalte 
pasiuni” (Manent, 2000, p.64). Teama de 
moarte tinde să interzică oricui să nutrească 
speranţa în zadar a instaurării prin propriile 
forţe a unei dominaţii personale asupra 
semenilor săi.  

„De fapt, dintr-o necesitate naturală, 
fiecare îşi doreşte binele, iar nimeni nu poate 

 The contract ends only when the 
individuals who had consent the rights transfer 
physically disappear and not when the 
Sovereign physically disappears because the 
contract does not end with him. Thus, because 
of the fact that the Sovereign cannot, mainly 
speaking, disrespect a convention that he did 
not made, this releasing from the sovereign 
authority reason is not valid. 

Hobbes says that a convention between 
the crowd of individuals and a certain “person”, 
in order to undertake the sovereignty is 
impossible. The convention cannot be 
contracted with “the whole crowd” because 
“they are not just one person” („Leviathan”, 
XVIII, 4) and a convention is meaningful only 
if the parties contract it, each of them because 
of its own will. In case of a crowd, it is about 
several wills and their individuality remains 
intact. 

We can only assign one will that would 
represent all the others, to give it an 
authorization to act for them. That will 
becomes representative, not commune and thus 
we may contract a convention. Thus, the 
sovereignty is instituted.  

Based on the contract, the state 
represents for Hobbes the idea of protecting 
human happiness. By means of state we 
express in the highest degree the necessity to 
have social peace. Man, by his nature, is not 
sociable, but individualist and selfish. „Only the 
will to conserve his goods and the need to 
possess personal goods make him join a state” 
(„Enlightenment”, vol. II, 1971). 

For Pierre Manent, „only a 
commutative passion could make the people 
reasonable collaboration work (…). There is 
such a commutative passion: the fear of a 
violent death brought by a neighbour, a fear 
shared by everybody, born from mutual 
hostility, fed by all the other passions” 
(Manent, 2000, p.64). The fear of death seems 
to forbid everyone to have a useless hope to 
establish by their own forces person domination 
over their neighbours.  

„Actually, because of a natural need, 
everyone desires good and nobody can think 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          267

gândi că acest război al tuturor împotriva 
tuturor presupus în mod natural, într-o 
asemenea situaţie, ar putea fi un bine pentru el. 
Iată de ce această teamă reciprocă ne face să 
credem că trebuie să ieşim din această situaţie 
şi să ne căutăm parteneri; în aşa fel încât, dacă 
trebuie să fie război, cel puţin acesta să nu fie 
dus împotriva tuturor şi lipsit de orice ajutor” 
(„De Cive”, p.166). Aşadar, societatea însăşi 
reprezintă interesul general. 

Teama, în concepţia lui Hobbes, ar 
putea fi stopată astfel: „Se întâmplă ca şi cum 
fiecare ar spune fiecăruia: autorizez acest om 
sau această adunare şi îi abandonez dreptul 
meu de a mă guverna eu însumi, cu condiţia ca 
şi tu să îi abandonezi dreptul tău şi să-i 
autorizezi toate acţiunile în acelaşi fel. Acestea 
fiind făcute, multitudinea unită astfel într-o 
singură persoană este numită Republică, în 
latină Civitas. Astfel, este produs acest mare 
Leviathan sau, mai degrabă, pentru a vorbi cu 
mai multă reverenţă, acest zeu muritor, şi 
căruia îi datorăm, mai prejos de Dumnezeul 
nemuritor, pacea şi protecţia noastră” 
(„Leviathan”, II, 17, p.120). 

Iar mai târziu: „Se spune că o 
Republică este instituită atunci când un mare 
număr de oameni realizează un acord şi 
stabilesc o convenţie („fiecare cu fiecare”), 
potrivit căreia oricare ar fi „omul” sau 
adunarea oamenilor cărora majoritatea i-ar 
conferi dreptul de a-i reprezenta persoana în 
faţa tuturor (adică de a fi reprezentantul lor), 
fiecare, atât cel care a votat pentru, cât şi cel 
care a votat împotrivă, va autoriza toate 
acţiunile şi toate judecăţile acestui om sau ale 
acestei adunări de oameni ca şi cum ar fi 
acţiunile şi judecăţile lui proprii – această 
convenţie fiind menită să le permită să trăiască 
în pace şi să fie protejaţi” („Leviathan”, II, 18, 
p.121). 

Aşadar, indivizii instituie societatea, 
aflându-se în postura în care au fost puşi de 
teama reciprocă: contractul se extinde şi se 
generalizează din aproape în aproape, de la 
unul la celălalt („by convenant of everyone 
with everyone”). Deoarece teama l-a făcut pe 
fiecare să-şi înţeleagă interesul şi, în virtutea 

that this war of everybody against everybody 
naturally supposed, in a certain situation, could 
be good for him. Here is why this mutual fear 
makes us think that we should go out from this 
situation and look for partners; so, if it has to be 
war, at least it is not led against everybody and 
it is not helpless” („De Cive”, p.166). So, the 
society itself represents the general interest. 

For Hobbes, the fear could be stopped 
as it follows: “It happens as if everyone would 
say to everyone: I authorize this man or this 
assembly and I give him or it my right to 
govern myself only if you give him or it your 
right and you authorize him or it all yours 
actions, too, in the same way. Thus, the crowd 
united in this way in only one person is called a 
Republic, Civitas in Latin. Therefore, it is 
produced this great Leviathan or, rather, in 
order to talk more elegant, this mortal god to 
whom we owe, underneath our immortal God, 
our peace and protection” („Leviathan”, II, 17, 
p.120). 

And later: „It is said that a Republic is 
instituted when very many people accomplish 
an agreement and establish a convention 
(“everyone with everyone”) according to which 
whoever is the “man” or the assembly of men 
to whom the majority would offer the right to 
represent its person in front of everybody 
(namely to be their representative), each of 
them, both the one who had voted for it and the 
one who had voted against it will authorize all 
the actions and all the judgements of this man 
or of this assembly of men as if they would be 
his own actions and judgements – and this 
convention is meant to allow them to live in 
peace and to be protected” („Leviathan”, II, 18, 
p.121). 

So, individuals institute the society, 
being in the position where they were put 
because of the mutual fear: the contract is 
extended and generalized step by step, by 
covenant of everyone with everyone. Because 
fear made everyone understand his interest and, 
under the situations similitude and equality, the 
individual interest is everybody’s interest. 

„We could talk about Hobbes’ contract 
as a reasonable panic: the fear of death arouses 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          268

similitudinii şi a egalităţii situaţiilor, interesul 
fiecăruia este interesul tuturor. 

„Am putea vorbi despre contractul 
hobbesian ca despre o panică raţională: teama 
de moarte suscită în fiecare acelaşi demers 
raţional, iar raţiunea se extinde şi dă 
consistenţă societăţii pe cale de instituire, 
urmând aceleaşi căi de schimburi reciproce ca 
şi panica” (Manent, 2000, p.67). 
2. TIPURI DE COMUNITĂŢI CIVILE 

INSTITUITE 
După Hobbes, există numai trei tipuri 

de state în funcţie de numărul celor care deţin 
puterea suverană, deci după numărul celor care 
reprezintă corpul politic. Atât timp cât aceştia 
pot fi unul, o parte sau toţi, pot exista doar trei 
regimuri politice: monarhia – puterea este 
deţinută de unul singur, aristocraţia – puterea 
este deţinută de cei puţini şi democraţia – 
puterea este deţinută de toţi sau măcar de o 
majoritate. 

În legătură cu existenţa altor tipuri de 
regimuri, în „Leviathan”, Hobbes este foarte 
categoric: „Alte feluri de republică [common-
wealth] nu mai pot fi: pentru că sau unul, sau 
mai mulţi, sau toţi trebuie să aibă toată puterea 
suverană” („Leviathan”, 129;). 

„Această concepţie ne surprinde ca 
fiind totodată familiară şi neobişnuită. Este 
familiară pentru că Hobbes reia un criteriu 
consacrat de gândirea politică clasică (numărul 
celor care conduc) şi ajunge aceeaşi clasificare 
tripartită care o întâlnim pentru prima dată la 
Herodot (în Herodot, „Istorii”, III, 80-82), dar a 
cărei formulare eminentă o datorăm lui Platon 
(în Platon, „Omul politic”, 302 c). Este 
neobişnuită în măsura în care nu mai 
recunoaştem în această listă a regimurilor, o 
categorie care nu lipseşte din enumerările 
predecesorilor lui Hobbes: regimurile corupte” 
(Avramescu, 1998, p.13-14). 

Hobbes se foloseşte de toate ocaziile 
pentru a ne asigura în „Leviathan” că puterea 
suverană este întotdeauna deasupra legilor a 
căror sursă este şi, de asemenea, afirmă că 
„mai există şi alte nume ale regimurilor politice 
în cărţile de istorie şi de teorie, precum tirania 
sau oligarhia; dar ele nu sunt numele altor 

in everyone the same reasonable approach and 
the reason extends and gives consistency to the 
society that is about to be instituted, by 
following the same mutual exchanges way as 
panic” (Manent, 2000, p.67). 
2. TYPES OF INSTITUTED CIVIL 

COMMUNITIES  
According to Hobbes, there are only 

three types of states depending on the number 
of the ones who own the sovereign power, so 
also depending on the number of the ones who 
represent the political corps. As long as they 
can be one, a part of them or everybody, there 
can only be three political systems: monarchy – 
the power is owned by only one person, 
aristocracy – the power is owned by a few 
people and democracy – the power is owned by 
everyone or at least by a majority. 

Regarding the existence of other types 
of systems, in „Leviathan”, Hobbes is very 
categorical: „There cannot be other types of 
republic [common-wealth]: because one, or 
several people or everybody must have all the 
sovereign power” („Leviathan”, 129;). 

„This conception surprises us as being 
in the same time familiar and unusual. It is 
familiar because Hobbes resumes a criterion 
devoted by the classical political thinking (the 
number of the ones who lead) and it results the 
same tripartite classification that we can meet 
for the first time at Herodotus (in Herodotus, 
„Histories”, III, 80-82), but whose eminent 
wording belongs to Plato (in Plato, „Political 
Man”, 302 c). It is unusual the measure where 
we do not recognize this systems list anymore, 
a category that does not miss from the 
enumerations of Hobbes’ predecessors: the 
corrupt systems” (Avramescu, 1998, p.13-14). 

Hobbes uses every occasion in order to 
make us sure in „Leviathan” that the sovereign 
power is always above the laws whose source it 
is and he also affirms that “there also are other 
names of the political systems in the history 
and theory books, such as tyranny or oligarchy; 
but they are not the names of other types of 
government, but the same types, only 
unaccepted. The ones who are not content 
about monarchy call it tyranny and the ones 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          269

forme de guvernare, ci aceleaşi forme, dar 
neacceptate. Cei care sunt nemulţumiţi sub 
monarhie o numesc tiranie şi cei care sunt 
nemulţumiţi cu aristocraţia o numesc oligarhie; 
cât despre cei care se simt afectaţi în rău sub o 
democraţie, o numesc anarhie (ceea ce 
înseamnă lipsă a guvernării) şi totuşi, cred că 
nimeni nu ar admite că lipsa de guvernare este 
vreun nou fel de regim, după cum tot aşa cred 
că oamenii nu ar trebui să spună că regimul 
este de un fel, atunci când le convine şi de alt 
fel, atunci când nu le convine, oricând sunt 
asupriţi de cei care îi conduc” („Leviathan”, 
129-130). 

Unii cred, arată el, că mai există şi alte 
regimuri decât acestea trei, de exemplu 
monarhia electivă, monarhia limitată ori 
guvernarea prin procurator a unei provincii 
supuse de către o democraţie sau aristocraţie. 
În ceea ce priveşte monarhia electivă, „dacă se 
ştie a cui este puterea de a transmite 
suveranitatea după moartea sa, atunci se ştie şi 
în cine a stat suveranitatea mai înainte”. 
Monarhia limitată este de fapt o democraţie sau 
o aristocraţie. Cât despre guvernarea unei 
provincii, ea este întotdeauna o monarhie, 
indiferent cărui fel de regim i-ar aparţine acea 
provincie („Leviathan”, 134-135). 

Hobbes, fără însă a utiliza termenul, 
respinge şi noţiunea de „regim mixt” în care 
suveranitatea este divizată între mai multe 
componente, de obicei trei: democratic, 
aristocratic şi monarhic.  

Dacă tipologia lui Hobbes nu cuprinde 
o categorie aparte a regimurilor corupte şi nicio 
recunoaştere a faptului că regimurile se pot 
amesteca sau pot varia în funcţie de cum este 
aplicată constituţia, atunci rezultă că un alt 
„element esenţial al gândirii clasice despre 
ordinea politică este dizlocuit: noţiune de merit 
ataşată fiecăruia din aceste regimuri. Discuţia 
despre meritul regimurilor politice ia adesea 
forma enunţării unor ierarhii ale tipurilor de 
state” (Avramescu, 1998, p.16). 

În raport cu perspectiva lui Platon care 
plasează monarhia şi aristocraţia mai presus 
decât oligarhia şi democraţia şi care arată că 
tirania este cel mai greu de suportat regim, iar 

who are not content about aristocracy call it 
oligarchy; regarding the ones who feel badly 
affected by democracy, they call it anarchy 
(meaning a lack of government) and although, I 
think nobody would accept that the lack of 
government is a new type of system, as I also 
think that people should not say that the system 
belongs to a certain type when they like it and 
to another type when they do not like it, 
whenever they are oppressed by the leaders” 
(„Leviathan”, 129-130). 

He shows that some think that there 
also are other systems different from these three 
ones, for example, elective monarchy, limited 
monarchy or the government by a procurator of 
a province subjected by a democracy or by an 
aristocracy. Regarding the elective monarchy, 
“if we know who owns the power to transmit 
the sovereignty after his death, then we also 
know where sovereignty was before that”. 
Limited monarchy is actually  democracy or 
aristocracy. Regarding the government of a 
province, it is always a monarchy, no matter to 
which type of system that province belongs 
(„Leviathan”, 134-135). 

Hobbes, without using this term, also 
rejects the “mixed system” notion where the 
sovereignty is divided between several 
components, usually three: democratic, 
aristocratic and monarchic.  

If Hobbes’ typology does not contain a 
special category of the corrupt systems and 
neither an acknowledgement of the fact that the 
systems may mix or may be different 
depending on the way we apply the 
constitution, then another “essential element of 
the classical thinking about the political order is 
dislocated: a praiseworthy notion attached to 
each of these systems. The conversation about 
the merit of the political systems often looks 
like the enunciation of certain hierarchies of 
types of states” (Avramescu, 1998, p.16). 

Reported to Plato’s perspective that 
places monarchy and aristocracy beyond 
oligarchy and democracy and that shows that 
tyranny is the system the most difficult to bear 
and the tyrant is the unhappiest of all the 
people, „Hobbes is a real iconoclast. He talks 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          270

tiranul este cel mai nefericit dintre oameni, 
„Hobbes este un adevărat iconoclast. El discută 
meritele unora dintre regimuri numai într-o 
manieră relativă, şi atunci doar în treacăt” 
(Avramescu, 1998, p.17). 

Astfel, în legătură cu monarhia, 
Hobbes arată că acolo interesul privat şi cel 
public sunt cel mai strâns unite pentru că niciun 
rege nu poate fi puternic sau bogat dacă supuşii 
săi sunt slabi sau săraci, aşadar interesul public 
este cel mai bine protejat în cadrul monarhiei. 

Cât despre regimul ideal, el nu are o 
identitate anume. Viziunea despre regimul 
optim este substituită, la Hobbes, de afirmarea 
necesităţii existenţei regimului politic, în 
general. „Binele politic suprem este de căutat 
în faptul că regimul politic este, şi nu în felul în 
care este” (Avramescu, 1998, p.17). 
Ascultarea, şi nu forma de guvernare aduce 
prosperitate: aşadar, oamenii ar trebui să nu 
mai ia seama la vecinii lor pentru exemple de 
regimuri mai bune decât cele în care se află 
(„Leviathan”, 233-234). 

„Doar în «De Cive» [X, 3], Hobbes 
arătase că monarhia ar fi cel mai bun regim, 
dar că acest lucru ar fi, pe de altă parte, 
singurul lucru din întreaga lucrare afirmat doar 
cu probabilitate şi nu demonstrat” (Avramescu, 
1998, p.17). 

Toate guvernările de care trebuie să 
asculte un om sunt „simple şi absolute”, iar 
disputa cu privire la care regim este cel mai 
bun dintre monarhie, aristocraţie şi democraţie 
nu are niciun sens „atunci când una dintre 
acestea este deja stabilită, pentru că guvernarea 
prezentă este întotdeauna de preferat, 
menţinută şi considerată ca cea mai bună; 
pentru că este împotriva atât a legii naturii, cât 
şi împotriva legii divine pozitive să se facă 
orice care ar duce la subversiune” 
(„Leviathan”, 379). 

Hobbes, „deşi menţine un criteriu 
esenţial de clasificare (numărul celor care 
conduc) şi regăseşte o diviziune tripartită 
clasică (monarhie – aristocraţie - democraţie), 
elimină categoria esenţială a regimurilor 
„corupte” şi ideea de ierarhie a regimurilor, 
după care relativizează noţiunea de merit şi 

only relatively and superficially about the 
merits of certain systems.” (Avramescu, 1998, 
p.17). 

Thus, regarding monarchy, Hobbes 
shows that the private interest and the public 
one are there the most tightly united because no 
king can be strong or rich if his subjects are 
weak or poor, so the public interest is the best 
protected in monarchy frame. 

As for the ideal system, it does not have 
a certain identity. The vision about the optimal 
system is substituted, for Hobbes, by the 
affirmation of the political system existence, in 
general. „The supreme political good is 
searched in the fact that the political system 
exists, not in the way it exists” (Avramescu, 
1998, p.17). The listening, and not the 
government type, brings prosperity, so people 
should not consider their neighbours anymore 
for examples of systems that are better than 
theirs („Leviathan”, 233-234). 

„Only in «De Cive» [X, 3], Hobbes had 
shown that monarchy would have been the best 
system, but that this fact would have been, on 
the other hand, the only fact of the entire work 
that was only affirmed with probability, not 
proved” (Avramescu, 1998, p.17). 

All the governments a man should 
listen to are “simple and absolute”, and the 
dispute regarding to which system is the best 
between monarchy, aristocracy and democracy 
is useful “when one of them is already 
established, because the current government is 
always favourable, maintained and considered 
as being the best because it is both against the 
nature law and against the positive divine law 
to do whatever leads to subversion” 
(„Leviathan”, 379). 

Hobbes, „even if he maintains an 
essential classification criterion (the number of 
the ones who lead) and finds a classical 
tripartite division (monarchy – aristocracy – 
democracy), removes the essential category of 
the “corrupt” systems and the idea of the 
systems hierarchy, and after that he makes the 
merit and optimal system notions relative” 
(Avramescu, 1998, p.18). 

Hobbes’ theory stipulates three 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          271

regim optim” (Avramescu, 1998, p.18). 
Teoria lui Hobbes prevede trei formule 

ale ordinii politice, pe de o parte, iar, pe de alta, 
o absenţă de regim politic – anarhia. La 
Hobbes, „regimul rău este înlocuit cu răul 
lipsei de regim, iar regimul bun este înlocuit cu 
binele existenţei unui regim politic. În aceste 
condiţii, nu este surprinzător că Hobbes va 
căuta binele politic în perpetuarea corpului 
politic ca atare, şi că, astfel făcând, va revizui 
decisiv, până aproape de eliminare, perspectiva 
clasică asupra ordinii politice” (Avramescu, 
1998, p.18). 
3. OBLIGAŢIA POLITICĂ. LEGE 
NATURALĂ, LEGE CIVILĂ 

La Hobbes, teoria e ghidată mai 
degrabă de o „viziune coerentistă” decât de 
necesitatea de a stabili o corespondenţă între 
faptele istorice, condiţiile reale şi propria reţea 
de argumente, dar asta nu înseamnă că modelul 
lui pierde orice legătură cu lumea reală. Felul 
în care stau lucrurile, în mod real, este invocat 
uneori doar pentru a ilustra concluziile 
teoretice.  

Transferul dreptului („semnarea” 
contractului) are loc în starea de natură, dar 
„puterea efectivă nu poate fi transferată odată 
cu drepturile” (Gauthier, 1969, p.165), în timp 
real. 

Deşi şi-au dat acordul să-şi transfere 
dreptul natural, în acest interval, indivizii au 
dreptul să revină asupra deciziei deoarece ei se 
află încă în stare naturală, adică în plin război, 
aşadar nu pot fi traşi la răspundere pentru 
această faptă; ei se pot folosi de justificarea că 
au făcut ce au crezut de cuviinţă pentru a-şi 
prezerva viaţa, inclusiv semnătura pe un 
contract pe care nu-l vor respecta. 

Autorizarea dată de indivizi 
Suveranului nu este suficientă, deoarece nu îi 
obligă, în mod semnificativ, constituind doar o 
primă etapă a constituirii comunităţii politice. 

Odată ce i s-a dat autorizarea, se mai 
poate uza de dreptul natural până se constituie 
puterea efectivă a suveranităţii, capabilă de 
protecţie. Dar este nevoie ca supusul, nu numai 
să autorizeze, ci să se şi oblige să nu retragă 
această autorizare, iar obligaţia supusului de a 

formulas of the political order, on one hand and 
on the other hand, an absence of the political 
system – anarchy. For Hobbes, “the bad system 
is replaced with the good of a political system 
existence. In these conditions, it is not 
surprising that Hobbes will look for the 
political good in perpetuating the political corps 
as such and, acting this way, he will review 
decisively until nearly the removal the classical 
perspective on the political order” (Avramescu, 
1998, p.18). 
3. POLITICAL OBLIGATION. NATURAL 
LAW, CIVIL LAW  

For Hobbes, theory is rather guided by 
a “coherentist vision” than by the necessity to 
establish a correspondence between the 
historical facts, the real conditions and his own 
argument network, but this does not mean that 
his model loses any kind of connection to the 
real world. The way things really are is 
sometimes invoked only to show the theoretical 
conclusions.  

The rights transfer („signing” the 
contract) occurs in the natural status, but “the 
effective power can only be transferred with the 
rights” (Gauthier, 1969, p.165), in real time. 

Even if they agreed to transfer their 
natural right, in this lapse of time, the 
individuals have the right to reconsider the 
decision because they are still in natural status, 
namely in war so they cannot be guilty for this 
fact; they can use the justification that they did 
what they thought to be correct in order to 
preserve their life, inclusively signing a contract 
that they will not respect.  

The authorization given by the 
Sovereign’s individuals is not enough because 
he does not significantly force them, this only 
being a first stage of constituting the political 
community. 

The authorization being given, we may 
use the natural right until it is constituted the 
effective power of sovereignty that is able to 
protect. But the subject has to authorize and 
also to force himself or herself not to retire this 
authorization and the subject’s obligation not to 
retire it constitutes the essence of the political 
obligation (Gauthier, 1969, p.149). 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          272

nu o retrage constituie esenţa obligaţiei politice 
(Gauthier, 1969, p.149). 

În starea de natură, indivizii sunt, până 
la urmă, „obligaţi” să contracteze. Ceea ce îi 
„obligă” este chiar situaţia în care se află, viaţa 
fiindu-le în pericol. 

Indivizii consimt să contracteze; de aici 
apare şi ideea că teoria obligaţiei politice, la 
Hobbes, face parte din teoriile voluntariste. Pe 
de o parte, Hobbes susţine că acest 
consimţământ este liber exprimat, pe de alta, 
consideră că obligaţia se naşte în mod natural, 
condiţia naturală a oamenilor fiind cea care îi 
obligă să contracteze. Dacă semnarea 
contractului este un act liber (cum se poate 
deduce din capitolul XXI, când Hobbes 
vorbeşte despre libertate), atunci individul de 
fapt nu este obligat, aşadar în acest stadiu nu se 
poate vorbi de niciun fel de obligaţie. 

Obligaţia de a contracta, prin urmare, 
nu se confundă cu obligaţia politică, iar primul 
tip de obligaţie nu îl presupune pe cel de-al 
doilea. Astfel, se face distincţia între pe de o 
parte, a fi obligat să participi şi, pe de alta, a fi 
obligat ca odată ce participi să respecţi regulile. 

Obligaţia care revine indivizilor, fiind 
una faţă de sine, de propria viaţă, nu e asumată 
în mod public, atât timp cât e o chestiune 
privată şi mai ales cât timp nimeni nu 
pedepseşte încălcarea ei, obligaţie exprimată de 
legea naturală, este numită de Hobbes: „in foro 
interno”. 

Caracteristica acestui tip de obligaţie 
este „dorinţa ca ea să se aplice” („Leviathan”, 
XV, 36), adică o realitate subiectivă, internă. 
De asemenea, legea naturală poate fi nesocotită 
„nu doar printr-o faptă contrară legii, ci printr-
una conformă ei, dacă cel care o înfăptuieşte 
intenţionează contrariul” („Leviathan”, XV, 
37). 

Legea civilă este impusă şi 
supravegheată de către arbitrul hobbesian şi 
aduce atingere dreptului natural. „Dreptul 
natural (…) poate fi îngrădit şi restrâns prin 
legea civilă; ba chiar scopul întocmirii legilor 
nu este altul decât o aşa îngrădire” 
(„Leviathan”, XXVI, 8). 

Legile civile nu sunt arbitrare, 

In the natural status, the individuals are 
finally “forced” to contract. Their situation is 
the one that “force” them because their life is in 
danger. 

The individuals agree to contract; here 
it appears the idea that the political obligation 
theory, for Hobbes, is a part of the voluntarist 
theories. On one hand, Hobbes says that this 
consent is freely expressed, on the other hand, 
he considers that the obligation is naturally 
born and the human natural condition is the one 
that forces them to contract. If signing a 
contract is a free act (as we may deduct from 
the 21st chapter, when Hobbes speaks about 
freedom), then the individual is not actually 
forced, so in this stage we cannot talk about any 
kind of obligation. 

As a consequence, the obligation to 
contract is not mistaken by the political 
obligation and the first obligation type does not 
suppose the second one. Therefore, we make, 
on one hand, the distinction between being 
forced to participate and, on the other hand, to 
be forced to respect the rules, once one is in. 

The individuals’ obligation, being an 
obligation to themselves, to their own life, is 
not publically assumed as long as it is a private 
problem and especially as long as nobody 
punishes the one who does not respect it, an 
obligation expressed by the natural law, is 
called by Hobbes: „in foro interno”. 

The feature of this obligation type is 
“the will to be applied” („Leviathan”, XV, 36), 
namely a subjective, internal reality. Also, the 
natural law may be disregarded “not only by a 
fact that is contrary the law, but also by a fact 
according to the law, if the one who 
accomplishes it intends the contrary” 
(„Leviathan”, XV, 37). 

The civil law is imposed and supervised 
by Hobbes’ judge and reaches the natural right. 
„The natural right (…) may be limited and 
restrained by the civil law; even in order to 
accomplish the laws, it is only such a 
limitation” („Leviathan”, XXVI, 8). 

Civil laws are not arbitrary; the civil 
community does not impose them randomly. 
They reflect natural laws and the difference is 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          273

comunitatea civilă nu le impune aleatoriu. Ele 
reflectă legile naturale, diferenţa constând în 
formă, „una fiind scrisă este numită civilă; iar 
cea nescrisă, naturală”, legea civilă fiind, de 
fapt, cuantificarea, clarificarea, interpretarea 
legii naturale, de către Suveran. Legea naturală 
e „sfat” – aplicarea ei este opţională, în timp ce 
legea civilă e „poruncă” – încălcarea ei este 
pedepsită” („Leviathan”, XXVI, 1-8). 

Se observă o „opţiune pentru 
pozitivismul juridic: legea propriu-zisă este 
ordinul autorităţii, al Suveranului. Pe de altă 
parte, acest ordin dat de autoritate nu este 
aleator, ci are un fundament metafizic: legea 
naturală nu este făcută de oameni, e doar 
descoperită, revelată ca „natură” – deci şi o 
opţiune pronunţat naturalistă” (Sorin-Ioan 
Bangu apud Iliescu, Socaciu, (coord.), 1999). 

„Legea naturală şi legea civilă se conţin 
una pe cealaltă şi sunt de-o măsură. (…) Legea 
naturală şi legea civilă nu sunt tipuri, ci părţi 
diferite ale legii” („Leviathan”, XXVI, 8). 

În concluzie, indivizii, în starea de 
natură, sunt obligaţi raţional la a contracta, 
altfel războiul continuă, în timp ce odată 
instituită autoritatea suverană, sunt obligaţi 
moral la a nu contesta rezultatele la care s-a 
ajuns ca urmare a respectării regulilor, obligaţie 
impusă prin voinţa autorităţii şi nu natural. 
Compusă din cele două obligaţii, raţională şi 
morală, ambele rămânând intacte, 
necontopindu-se, ambele fiind necesare, lipsa 
oricăreia dintre ele ducând la imposibilitatea 
existenţei comunităţii civile, obligaţia politică a 
individului este, după cum îi spune şi numele, 
obligaţia de a nu distruge comunitatea civilă, 
politică. 
4. REPREZENTANTUL SUVERAN. 

RELAŢIA SUPUS – SUVERAN 
Indivizii se află, iniţial, în starea de 

natură, cu toate caracteristicile ei. În mod 
necesar, va apărea conflictul legat de 
achiziţionarea unei resurse. Conflictul este 
radical, ei sunt în pericol de a-şi pierde viaţa. 
Din teama de moarte, acceptă soluţia raţiunii, 
aplicarea legilor naturale. Una din aceste legi 
spune că, în vederea păcii, trebuie transferat 
reciproc dreptul natural. Problema apare pe 

represented by their type, “one of them, being 
written is called civil; and the unwritten is 
called natural”, but the civil law is actually the 
quantification, the clarification, the 
interpretation of the natural law by the 
Sovereign. The natural law is „advice” – their 
application is option, while the civil law is “an 
order” – if a person disrespect it, he or she is 
punished” („Leviathan”, XXVI, 1-8). 

We may notice “an option for the 
juridical positivism: the actual law is the order 
of the authority of the Sovereign. On the other 
hand, this order given by the authority is not 
random, but it has a metaphysical fundament: 
the natural law is not made by people, it is just 
discovered, relieved as a “nature: - so also a 
pronouncedly naturalist option” (Sorin-Ioan 
Bangu apud Iliescu, Socaciu, (coord.), 1999). 

„Natural law and civil law contain each 
other and are equal. (…) Natural law and civil 
law are not types, but different parties of the 
law” („Leviathan”, XXVI, 8). 

In conclusion, the individuals, in their 
natural status, are reasonably forced to contract, 
thus the war continues, while since the 
sovereign authority has been instituted, they are 
morally forced not to contest the results to 
which we had arrived as a consequence of 
respecting the rule, an obligation imposed by 
the authority will, not naturally. Consisting of 
the two obligations, the reasonable one and the 
moral one, both of them remaining intact, 
without mixing, both of them being necessary, 
the absence of any of them leading to the 
impossibility of the civil community existence, 
the individual’s political obligation is, as its 
name says so, the obligation not to destroy the 
civil, political community. 
4. SOVEREIGN REPRESENTATIVE. 

SUBJECT – SOVEREIGN RELATION  
The individuals are initially in the 

natural status, with all its features. There will 
necessarily be the conflict related to purchasing 
a resource. The conflict is radical, they could 
lose their lives. From the fear of death, they 
accept the reasonable solution, the appliance of 
the natural laws. One of these laws says that, in 
order to be peace, the natural right must be 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          274

fondul raţionalităţii individuale: e mai 
profitabil ca, în ciuda convenţiei de transfer, să 
nu te conformezi legii naturale. E nevoie, prin 
urmare, de cineva care să pedepsească aceste 
încălcări, căci „convenţiile, fără sabie, nu sunt 
decât vorbe în van” („Leviathan”, XVII, 2). 
Astfel, apare ideea comunităţii civile. Hobbes 
afirmă că „o comunitate civilă este instituită 
atunci când o mulţime de oameni cad de acord 
şi convin fiecare cu fiecare altul ca oricărui om 
sau oricărei adunări de oameni i-ar fi conferit, 
de către majoritate, dreptul de a reprezenta 
persoana tuturor, adică a fi reprezentantul lor, 
cu toţii, atât cei care au votat în favoarea lui, 
cât şi cei care au votat împotrivă-i, să-i 
autorizeze toate acţiunile şi judecăţile în acelaşi 
fel, ca şi când ar fi fost ale lor înşişi, cu scopul 
ca ei să convieţuiască paşnic şi să fie protejaţi 
în faţa altor oameni” („Leviathan”, XVIII, 1). 
„Purtătorul acestei persoane este numit 
Suveran şi se spune că deţine puterea suverană; 
oricine altcineva îi este supus” („Leviathan”, 
XVII, 14;). 

Din instituirea comunităţii civile sunt 
derivate toate drepturile şi prerogativele 
acestuia, prin consimţământul oamenilor. 

Funcţia pe care o îndeplineşte 
Suveranul, „fie că este vorba despre un monarh 
ori despre o adunare”, reprezintă scopul pentru 
care deţine puterea suverană şi anume 
dobândirea siguranţei oamenilor; „iar 
suveranul este obligat la aceasta de legea 
naturală, pentru a cărei ascultare este 
răspunzător în faţa Domnului (legiuitorul care 
a întocmit-o) şi a nimănui altcuiva. Dar aici, 
prin siguranţă, nu se înţelege doar simpla 
conservare, ci şi alte mulţumiri ale vieţii, pe 
care fiecare om le poate dobândi pentru sine, 
prin propria sârguinţă legiuită, fără a primejdui 
ori a vătăma comunitatea civilă” („Leviathan”, 
XXX, 1). 

Suveranul este cel care „depozitează” 
drepturile şi astfel, va monopoliza dreptul de 
decizie a controverselor, adică de aplicare a 
regulilor. Pentru Hobbes, dreptatea constă 
tocmai în această aplicare a regulilor, a 
convenţiilor („Leviathan”, XV, 3), iar 
Suveranul nu le poate încălca pentru că nu le-a 

mutually transferred. The problem appears 
basing on the individual reasonability: it is 
more rewarding, despite of the transfer 
convention, for one not to accept the natural 
laws. As a consequence, we need somebody to 
punish these disrespecting because 
“conventions, with no sword, are only useless 
words” („Leviathan”, XVII, 2). Thus, there will 
be the idea of the civil community. Hobbes 
affirms that “a civil community is instituted 
when a crowd of people agree and have a 
convention to each other that every man or 
every assembly of people would have had the 
right to represent everybody, namely to be their 
representative, everybody, namely both the 
ones who voted for him and the ones who voted 
against him, to authorize all their actions and 
judgements in the same way, as if they were 
theirs, in order to live together peacefully and to 
be protected from other people” („Leviathan”, 
XVIII, 1). „The bearer of this person is called a 
Sovereign and it is said that he owns the 
sovereign power; anybody else is his subject” 
(„Leviathan”, XVII, 14;). 

All its rights and prerogatives derive 
from the institution of the civil community, by 
the human consent. 

The function accomplished by the 
Sovereign, “either it is about a monarch, or it is 
about an assembly”, represents the purpose for 
which he owns the sovereign power, namely 
gaining the human security; „and the sovereign 
is forced to do that by the natural law, for 
whose listening he is responsible only in front 
of the Lord (the legislator who accomplished it) 
and in front of nobody else. But here, by 
security, we do not mean the simple 
conservation, but also other life contents  that a 
man cannot gain for himself, by his own legal 
work, without endangering or damaging the 
civil community” („Leviathan”, XXX, 1). 

The sovereign is the one who “stores” 
the rights and therefore, he will put monopole 
on the right to decide the controversies, namely 
to apply the rules. For Hobbes, justice 
represents this appliance of the rules and of the 
conventions („Leviathan”, XV, 3), and the 
Sovereign cannot disrespect them because it is 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          275

încheiat, nu e parte a lor. 
Un alt aspect al relaţiei Suveranului cu 

supuşii ar fi acela că Suveranul are posibilitatea 
de a introduce legi nedrepte sau de a proteja de 
pe urma regulilor introduse, în scopul obţinerii 
de avantaje pentru sine. O lege nedreaptă ar fi o 
lege care face posibilă obţinerea de avantaje 
între indivizi, avantaje care nu pot fi niciodată 
egale, indivizii fiind diferiţi ca preferinţe, ci 
reciproce.     

Datorită faptului că oferta de resurse e 
limitată, iar cererea de resurse – diversă şi 
nelimitată, această stare „dorită”, de fapt, nu va 
fi dorită de toată lumea, astfel, nu va fi 
niciodată finală, redistribuirile cerute de cei 
dezavantajaţi, deci conflictele, continuând la 
nesfârşit. 

Suveranul introduce o regulă, dar actele 
sale sunt recunoscute de supuşi ca fiind 
propriile lor acte; prin urmare, ei înşişi introduc 
aceste legi, ei sunt „autorii” lor, suveranul fiind 
doar „actorul” care le pune în scenă (Iliescu, 
Socaciu, 1999, p.52). Faptul că regulile le 
stabileşte Suveranul rezolvă problema 
„costurilor negocierii” regulii (Solcan, 1999, p. 
62). 

Indivizii încredinţează suveranului 
dreptul de a face legi. Suveranul promovează 
acele legi pe care le crede de cuviinţă; acestea, 
în virtutea autorizării, devin legi promovate de 
către supuşi. Indivizii nu mai negociază de 
fiecare dată, eliminând, astfel, pierderea de 
timp şi energie din timpul negocierilor. 

Suveranul nu este supus legii civile 
pentru că el este cel care o produce: „cel care 
este legat doar de sine, nu este legat” 
(„Leviathan”, XXVI, 6). Cum orice acţiune a 
Suveranului este şi a supusului, atunci când îl 
acuză pe Suveran, se acuză pe sine; „căci tot 
ceea ce este înfăptuit în virtutea puterii sale, 
este înfăptuit prin autoritatea fiecăruia supus; 
prin urmare, cel care şi-ar da în judecată 
suveranul, s-ar da în judecată pe sine însuşi” 
(„Leviathan”, XXI, 19). 

Suveranitatea este un instrument, un 
mecanism distinct de cel care îl stăpâneşte. Cel 
care o deţine este limitat de înseşi datele de 
funcţionare ale acelui mecanism. Totuşi, nu se 

not their part. 
Another aspect of the Sovereign’s 

relation to his subjects is that the Sovereign can 
introduce unfair laws or can protect according 
to the introduced rules, in order to obtain 
advantages for himself. An unfair law is the one 
who allows individuals to obtain advantages 
one from each other, some advantages that can 
never be equal because the individuals are 
different, but they can be mutual.     

Due to the fact that the resources offer 
is limited and the resources demand – different 
and unlimited, this “desired” status will not be 
actually desired by everybody, thus it will 
never be final and the redistributions demanded 
by the disadvantaged ones, namely the conflicts 
will continue forever.  

The sovereign introduces a rule, but his 
acts are recognized by the subjects as their own 
acts; as a consequence, they are the ones who 
introduce these laws, they are their “authors” 
and the sovereign is only the “actor” who 
directs them (Iliescu, Socaciu, 1999, p.52). The 
fact that the Sovereign is the one who establish 
the rules solves the problem of the rule 
“negotiation costs” (Solcan, 1999, p. 62). 

The individuals entrust to the sovereign 
the right to make laws. The sovereign promotes 
those laws he agrees; these ones, under the 
authorization, become laws promoted by the 
subjects. The individuals do not negotiate every 
time anymore, therefore they remove the time 
and energy loss during the negotiations. 

The sovereign is not a subject of the 
civil law because he is the one who produces it: 
„the one who is connected only to himself is 
not connected” („Leviathan”, XXVI, 6). As any 
action of the Sovereign is also an action of the 
subject, when he accuses the Sovereign, he 
accuses himself; „because everything is made 
under his power is made by the authority of 
every subject; as a consequence, the man who 
sues his sovereign sues himself” („Leviathan”, 
XXI, 19). 

Sovereignty is an instrument, a 
mechanism that is different from the one who 
directs it. The one who owns it is limited by the 
working data of that mechanism. Although, we 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          276

poate trasa o linie între Suveranul – om şi 
Suveranul – maşină.  

Puterea celui care deţine suveranitatea, 
este uriaşă. Fiind deţinătorul de drept al 
proprietăţilor, are dreptul să exproprieze pe 
oricine. 

Omul – Leviathan, posesorul 
instrumentului suveranităţii, este atât de 
puternic, încât ar fi iraţional să-şi propună să 
ajungă undeva pentru că se află deja peste tot, 
nu-şi poate propune să urmărească un supus 
pentru a-l pedepsi, deoarece toţi supuşii îi sunt 
organic integraţi. Nu este raţional ca Suveranul 
să urmărească un avantaj pe care îl posedă 
deja, prin natura sa. Leviathanul este absolutul 
pământesc, prin definiţie: „Iar aceasta este 
naşterea acelui mare Leviathan sau, pentru a 
vorbi cu mai multă veneraţie, a acelui 
Dumnezeu muritor căruia îi datorăm, sub 
domnia Dumnezeului nemuritor, pacea şi 
apărarea noastră” („Leviathan”, XVII, 13).  

Aşadar, Suveranul e împiedicat să 
urmărească avantaje pentru sine prin teribilul 
instrument al suveranităţii, paradoxal, de chiar 
măreţia şi dimensiunile puterii conferite de 
această funcţie. Dacă se întâmplă să o facă, 
totuşi, atunci acţiunea sa este iraţională, e rodul 
capriciului, al întâmplării. Dar teoria 
hobbesiană se vrea fondatoare tocmai pentru 
adevărata „ştiinţă” a politicii, adică a deducţiei 
raţionale dinspre cauze spre efecte şi invers 
(Oakeshott, 1955). 

Relaţia supus – Suveran este sub marca 
libertăţii supusului de a nu face nimic contrar 
scopului cu care şi-a transferat dreptul. Supusul 
nu e obligat să dea Suveranului ascultare dacă 
acesta îi porunceşte: „să se ucidă, să se 
rănească ori să se schilodească pe sine; sau să 
nu se împotrivească celor care-l atacă; sau să se 
înfrâneze de la folosirea hranei, aerului, 
leacurilor sau a oricărui alt lucru fără de care 
nu ar putea trăi. […] Nimeni nu este legat, prin 
cuvintele convenţiei, să ucidă un alt om sau să 
se ucidă pe sine; prin urmare, obligaţia pe care 
uneori o poate avea un om de a îndeplini, la 
porunca suveranului, o sarcină periculoasă  sau 
dezonorantă, nu depinde de cuvintele prin care 
s-a supus, ci de intenţia supunerii”. 

cannot draw a line between the human-
Sovereign and the machine-Sovereign.  

The power of the one who owns 
sovereignty is huge. By being the legal owner 
of the properties, he has the right to expropriate 
anybody. 

Leviathan – the man, owner of the 
sovereignty instrument, is so powerful that it 
would be unreasonable to want to get 
somewhere because he is already everywhere, 
he cannot want to follow a subject in order to 
punish him because all his subjects are 
organically integrated to him. It is not 
reasonable for the Sovereign to follow an 
advantage he already owns, by his nature. 
Leviathan is the absolute earthling, by 
definition: „And this is the birth of that great 
Leviathan or, in order to venerate him more, of 
that mortal God to whom we owe, underneath 
the immortal God, our peace and protection” 
(„Leviathan”, XVII, 13).  

Therefore, the Sovereign is hindered to 
follow advantages for himself by the terrible 
sovereignty instrument, paradoxically, by the 
greatness and the sizes of the power that was 
offered by this function. If it although happens 
not to do it, then his action is unreasonable, it is 
the fruit of the caprice, of the occurrence. But 
Hobbes’ theory wants to be founding for the 
real politics “science”, namely the science of 
the reasonable deduction from the causes 
towards the effects and backwards (Oakeshott, 
1955). 

The subject – Sovereign relation is 
under the subject’s freedom not to do anything 
contrary to the purpose with which he had 
transferred his right. The subject is not forced 
to listen to the Sovereign if he orders him: “to 
kill himself, to hurt himself or to mutilate 
himself; or not to reject the ones who attack 
him; or to stop himself from using food, air, 
medicines or any other things he cannot live 
without. […] Nobody is forced, by the 
convention words, to kill another man or to kill 
himself; as a consequence, the obligation a man 
can sometimes have to accomplish, at the 
sovereign’s order, a dangerous or dishonouring 
target, does not depend on the words by means 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          277

În concluzie, situaţia supusului nu este 
atât de rea pe cât poate părea la prima vedere 
şi, oricum este mai bună decât în starea de 
natură. 

În starea de natură, calea raţională de 
urmat pentru fiecare individ era conflictul, 
atacul preventiv asupra celorlalţi. În 
comunitatea civilă, individul nu numai că este 
protejat de atacul celorlalţi, dar este chiar 
neraţional din partea Suveranului să îl atace. În 
al doilea rând, într-o comunitatea civilă nici 
chiar capriciile Suveranului nu sunt atât de 
nocive; pentru că, spre deosebire de starea 
naturală, sursa acestor capricii agresive este 
una singură, supusul nu este atacat permanent, 
din toate părţile. 

Imposibilitatea vieţii în comun, în 
starea de natură, decurge din lipsa de încredere  
în posesorul dreptului natural. În comunitatea 
civilă, supuşii au totuşi încredere în suveran, 
deşi acesta posedă drepturi similare cu cel 
natural. Explicaţia constă în faptul că pentru 
indivizii posesori ai dreptului natural, raţional 
era să caute conflictul, în timp ce pentru 
Suveran nu este. 

Deşi este adevărat că oamenii care 
deţin putere sunt coruptibili, suveranul este 
incoruptibil pentru că deţine, singur şi pentru 
totdeauna, toată puterea. 

Viziunea hobbesiană, care contrapune 
individualismului nelimitat o autoritate 
nelimitată (Gauthier, 1969, p.VI) va fi 
amendată de Locke, acesta construind o teorie 
politică ce are, în miezul ei, ideea contrară, a 
limitării puterii (Iliescu, Socaciu, 1999, p.63). 

 
 

BIBLIOGRAFIE 
 

1. Avramescu, Cătălin, „De la teologia 
puterii absolute la fizica socială”, ed. 
ALL, Bucureşti, 1998; 

2. Angoulment, Anne-Laure, „Hobbes et la 
morale politique”, Paris, PUF, 1994; 

3. Carbonniere, Jean, „Droit civil. Les 
obligations”, 14e ed. Paris, PUF, 1990; 

4. Gorun, Adrian,  Teorie Politica,  Cluj-
Napoca, Presa Universitara Clujeana, 

of which he was a subject, but on the subject 
intention”. 

In conclusion, the subject’s situation is 
not as bad as it seems at the first sight and, 
anyway, it is better that in the natural status. 

In the natural status, the reasonable way 
to be followed by every individual was the 
conflict, the preventive attack on the others. In 
the civil community, the individual is not 
protected only by the attack of the others, but it 
is unreasonable for the Sovereign to attack him. 
In the second place, in a civil community, not 
even the Sovereign’s caprices are that raw; 
because, unlike the natural status, the source of 
these aggressive caprices is unique, the subject 
is not permanently attacked from all directions. 

The impossibility of the common life, 
in the natural status, comes from the lack of 
trust in the owner of the natural right. In the 
civil community, the subjects trust the 
sovereign anyway because he owns some rights 
similar to the natural one. The explanation is 
constituted by the fact that, for the individuals 
who own the natural right, it was reasonable to 
look for the conflict, while it is not for the 
Sovereign. 

Even if it is true that people who own 
power are corruptible, the sovereign is 
incorruptible because he owns the power alone 
and forever. 

Hobbes’ vision, that opposes to the 
unlimited individualism an unlimited authority 
(Gauthier, 1969, p.VI), will be amended by 
Locke because he builds a political theory that 
has in its centre the contrary idea of limiting the 
power (Iliescu, Socaciu, 1999, p.63). 

 
 

BIBLIOGRAPHY 
 

1. Avramescu, Cătălin, „From Theology of 
Absolute Power to Social Physics”, ALL 
Press, Bucharest, 1998; 

2. Angoulment, Anne-Laure, „Hobbes et la 
morale politique”, Paris, PUF, 1994; 

3. Carbonniere, Jean, „Droit civil. Les 
obligations”, 14e ed. Paris, PUF, 1990; 

4. Gorun, Adrian,  Political Theory,  Cluj-



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 2/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 2/2010 

 
                                                                          278

2002; 
5. Gorun, Adrian,  Politicul si Stiinta 

Politica,  Targoviste, Bibliotheca, 2006; 
6. Gauthier, David, „The Logic of 

Leviathan”, Oxford, Clarendon Press, 
1969; 

7. Herodot, „Istorii”, III, 80-82; 
8. Hobbes,Thomas, De Cive,  the English 

Version,vol.3 al  Philosophical Works of 
Thomas Hobbes, Howard Warrender 
(ed.), Clarendon 
Press,Oxford,1983,traducere: E. M. 
Socaciu; 

9. Hobbes, Thomas, Leviathan: or the 
Matter,Forme and Power of a 
Commonwealth, Ecclesiasticall  and 
Civil , (presc.’Leviathan’), J.C.A. 
Graskin(ed.),Oxford University 
Press,1996,in traducerea lui Emanuel –
Mihail Socaciu; 

10. Iliescu, Adrian Paul, Socaciu, Emanuel – 
Mihail (coord.), „Fundamentele gândirii 
politice moderne”, Iaşi, Polirom, 1999; 

11. „Iluminismul”, vol.II. Antologie, studiu 
introductiv şi note bibliografice: Romul 
Munteanu, Bucureşti, ed. Albatros, 1971; 

12. Iliescu, Adrian Paul,  Socaciu, Emanuel-
Mihail (coord.), Fundamentele gândirii 
politice moderne, Iasi, Polirom, 1999; 

13. Manent, Pierre, Originile politicii 
moderne. Machiavelli, Hobbes, 
Rousseau, Bucuresti, ed. Nemira, 2000; 

14. Mintz, Samuel I., Leviathan as metaphor, 
Hobbes Studies,vol.2, 1989; 

15. Oakeshott, Michael, „Introduction” in 
Thomas Hobbes, „Leviathan”, Oxford, 
Basil Blackwell, 1955; 

16. Platon, „Omul politic”, 302 c; 
17. Robertson, George Croom, „Hobbes”, 

Bristol, Thoemmes Press, 1993; 
18. Solcan, Mihail-Radu, „Arta răului cel 

mai mic”, Bucureşti, ALL, 1999 
19. Taylor, A.E., Thomas Hobbes, 

Bristol,Thoemmes Press,1997; 

Napoca, Cluj University Press, 2002; 
5. Gorun, Adrian,  Politics and Political 

Science,  Targoviste, Bibliotheca, 2006; 
6. Gauthier, David, „The Logic of 

Leviathan”, Oxford, Clarendon Press, 
1969; 

7. Herodotus, „Histories”, III, 80-82; 
8. Hobbes, Thomas, De Cive,  the English 

Version,vol.3 of Philosophical Works of 
Thomas Hobbes, Howard Warrender (ed.), 
Clarendon Press,Oxford,1983, translation: 
E. M. Socaciu; 

9. Hobbes, Thomas, Leviathan: or the 
Matter, Form and Power of a 
Commonwealth, Ecclesiastical and Civil, 
(’Leviathan’), J.C.A. Graskin(ed.),Oxford 
University Press,1996, translation: 
Emanuel –Mihail Socaciu; 

10. Iliescu, Adrian Paul, Socaciu, Emanuel – 
Mihail (coord.), „Fundaments of Modern 
Political Thinking”, Iaşi, Polirom, 1999; 

11. „Enlightenment”, vol.II. Anthology, 
introductory study and bibliography notes: 
Romul Munteanu, Bucharest, Albatros 
Press, 1971; 

12. Iliescu, Adrian Paul,  Socaciu, Emanuel-
Mihail (coord.), Fundaments of Modern 
Political Thinking, Iasi, Polirom, 1999; 

13. Manent, Pierre, Origins of Modern 
Politics. Machiavelli, Hobbes, Rousseau, 
Bucharest, Nemira Press, 2000; 

14. Mintz, Samuel I., Leviathan as a 
metaphor, Hobbes Studies,vol.2, 1989; 

15. Oakeshott, Michael, „Introduction” in 
Thomas Hobbes, „Leviathan”, Oxford, 
Basil Blackwell, 1955; 

16. Plato, „Political Man”, 302 c; 
17. Robertson, George Croom, „Hobbes”, 

Bristol, Thoemmes Press, 1993; 
18. Solcan, Mihail-Radu, „Art of the smallest 

bad”, Bucharest, ALL, 1999 
19. Taylor, A.E., Thomas Hobbes, Bristol, 

Thoemmes Press,1997; 

 


