
 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   103

EMINESCU ŞI MODERNITATEA 

GÂNDIRII SALE PEDAGOGICE 

 
 

Dr. Mihai NEBUNU  
Universitatea “Constantin Brâncuşi” din 

Târgu Jiu 
 
 

Rezumat 
Ne propunem să relevăm, în prezentul excurs, unul 
dintre aspectele mai puţin cunoscute ale gândirii 
eminesciene, şi anume actualitatea şi modernitatea 
discursului său pedagogic. Fără a fi propriu-zis un 
pedagog, în sensul strict al termenului, deşi nu i se 
poate contesta statutul de ilustru educator al neamului, 
Eminescu nu a ezitat, dintr-un profund spirit civic, 
patriotic şi progresist, să se pronunţe asupra celor 
mai ardente probleme ale epocii sale, între care şi 
învăţământul. A întrezărit - fie şi numai la modul 
intuiţiei (poetice) - soluţii care, şi astăzi, la mai bine 
de un secol după intrarea sa în nemurire, ne apar ca 
deosebit de actuale. Numeroasele observaţii  - atâtea 
câte ni s-au păstrat, dintr-un mare număr - , risipite în 
presa vremii, pun în evidenţă concepţia poetului, de 
nivel european, despre învăţământ şi educaţie.Re-
flecţiile sale pedagogice, derivate dintr-o capacitate 
mai generală în a surprinde esenţialul, i-au permis să 
privească, în fapt şi în perspectivă, educaţia, în conexiune 
cu ştiinţa şi cultura, pe care le-a considerat, în ansamblu, în 
spiritul pedagogiei moderne, ca agenţi fundamentali, 
concurând la formarea personalităţii.  
 
 
      Cuvinte-cheie: actualitatea şi modernitatea 
discursului pedagogic eminescian; relaţia dintre 
educaţie, ştiinţă şi cultură; raportul dintre genotip şi 
fenotip; educabilitate; învăţământ intuitiv; spirit 
creativ;  
 
„Elevul nu e un hamal care îşi încarcă memoria (…), 
ci un om care exercită puterile proprii ale inteligenţei, 
întărindu-şi aparatul conceptual” 
                                               (M.Eminescu) 
 
 
           Abordându-l azi pe Eminescu, din per-
spective multiple (pluri şi interdisciplinară), 
în sensul de a intui un nivel global al spiritului 
său, constatăm cu uimire forţa şi vizionarismul, 
premoniţia multora dintre ideile sale, fie că ele 
reprezintă produsul unor inimitabile tehnici 

EMINESCU AND HIS TEACHING 

THOUGHT MODERNISM 

 
 

PhD Mihai NEBUNU  
 “Constantin Brâncuşi” University of 

Târgu-Jiu 
 
 
Abstract 
We want to point out, in the current document, one 
of the less known aspects of Eminescu’s thinking, 
namely his teaching speech’ currency and 
modernism. Without being a real educator, in the 
rigid meaning of the word, even if nobody can 
dispute his status of brilliant educator of 
Romanian people, Eminescu did not hesitate, 
because of his civic, patriotic and progressive deep 
spirit, to pronounce himself about the most 
passionate problems of his age, as the education.  
He discerned – even if only intuitively - solutions 
that seem very current even today, after more than 
a century since his death. The several obser-
vations – as many as they are kept -, spread out in 
the age’s press, point out the poet’s conception, of 
a European level, about education. His teaching 
remarks, derived from a general ability of 
surprising the essential, allowed him to see 
education, in fact and in perspective, connected to 
science and culture, that he considered, generally 
speaking, in modern pedagogy’s spirit, as 
fundamental agents, competing to form the 
personality.  
 
           Key words: teaching speech’ currency and 
modernism.of Eminescu’s; the relation bet-ween 
education, science and culture; the report between 
genotype and phenotyp; educability; intuitive 
education; creative spirit; 
 
“The pupil is not a porter who overcharges his 
memory (…), but a human being  who exerts his 
own powers of intelligence, strengthening his 
conceptual device.” 

                                           ( M.Eminescu) 

 
          In an age when the dominant class, 
the foreign elements infiltrated in the key-
jobs in administration and in the 
management of certain cultural institutions 
– like school – were not interested to 
assure the minimum of culture and they 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   104

de metaforizare şi simbolizare poetică, fie că, 
dimpotrivă, îmbracă forma discursului teoretic 
(filozofic, ştiinţific, publicistic. 

Impresia este, în consens cu o formulă 
hegeliană, aceea a descinderii în istorie a tota-
lităţii unui spirit. O încununare parcă a sărbătorii 
cugetării şi a simţirii noastre naţionale. Asemenea 
lui Goethe, Eminescu s-a zidit pe sine în per-
manenţa unui triptic durabil (poezie-filozofie- 
ştiinţă), sublimând în absolut ipostazele funda-
mentale ale spiritului uman. 

Pe de altă parte, dintr-un profund spirit 
al cetăţii, patriotic şi progresist, poetul n-a ezitat 
să se pronunţe cu îndrăzneală, cu francheţea 
şi competenţa-i recunoscute asupra celor mai 
multe dintre problemele litigioase ale practicii 
social-politice a vremii, întrezărind soluţii care 
şi azi ne apar ca deosebit de actuale. 

Educaţia şi învăţământul s-au aflat, de 
la început, în raza sa de activitate şi de interes. 
Ele nu l-au putut lăsa indiferent pe gânditorul 
care depăşise iluminismul generos al înaintaşilor, 
ce îşi închipuiau că sunt posibile „libertatea 
fără muncă, cultura fără învăţătură, organizaţia 
modernă fără o dezvoltare economică analogă”, 

Într-o vreme în care clasa dominantă 
şi elementele străine, infiltrate în posturile 
cheie din economie şi administraţie, subor-
donând cultura şi instituţiile ei (între care 
şcoala) nu aveau interesul să pună la dispoziţia 
tuturor mijloacele necesare culturalizării lor 
minime, necreând cadrul material-organizatoric 
pentru punerea efectivă în valoare a preve-
derilor legii învăţământului general obliga-
toriu de atunci, Eminescu a început prin a între-
prinde curajoase asumpţii ce ţin, astăzi, de socio-
logia educaţiei: analiza actului educaţional în 
funcţie de determinările contextelor sociale, cu 
impact asupra derulării activităţilor instructiv-
educative, condiţionarea socială a instituţio-
nalizării educaţiei, locul şi rolul educaţiei în 
societate, relaţia dintre educaţie, ştiinţă şi cultură, 
precum şi efectele acestor componente funda-
mentale în construcţia personalităţii. 

Aflat în contact nemijlocit cu oamenii 
simpli de prin târgurile şi satele ţării, cărora 
le-a ascultat cu luare aminte poveştile, doinele, 
eresurile”abia înţelese, pline de-nţelesuri”, 

did not create the material-organizational 
framework for pointing out the foresights 
of the general-compulsory education’s law, 
Eminescu started by making brave gene-
ralizations that today are related to the 
education’s sociology: the analysis of the 
teaching phenomenon depending on the 
social conditions that determine the 
development of the instructive activity; the 
social conditioning to establish the 
instructive process; the education’s place 
and role in the society; the relation 
between education, science and culture and 
their con-tribution to develop the human 
personality.  
 Being in contact with simple people 
from the country’s fairs and villages, 
whose stories and melancholy Romanian 
folk songs he had listened carefully, the 
poet was interested to know very well their 
material existence. He agreed to be named 
a school inspector, as he confesses to T. 
Maiorescu, in a letter from June 18th, 1873, 
only because he wanted to know better the 
life style of the rural population: “I think I 
am able to give you correct information 
about the status and the life style, and also 
about the borders between it is possible to 
enlarge or widen the primary education1”. 
This fact had place after the validation of 
the first law in Romania regarding the 
education’s organization (1864), and the 
poet could register its application’s 
consequences: all those democratic 
foresights such as the elementary 
education’s compulsoriness and 
gratuitousness, the secular character, the 
access to education, no matter the sex, etc, 
remained a simple law. This circumstance 
was generating abominable statuses in 
Romanian education’s field: the absence of 
school locals (many of the existent ones 
were in dereliction), the teaching staff 
usually recruited from the system’s 
political custom was inadequately prepared 
and symbolically paid, handbooks 
inadequate for an active instructive 
process, the low frequency as a 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   105

poetul era interesat să le cunoască îndeaproape şi 
condiţiile de viaţă. A acceptat să fie numit 
revizor şcolar, după cum îi mărturiseşte lui T. 
Maiorescu, într-o scrisoare din 18 iunie 1875, 
numai pentru că dorea să cunoască mai bine 
modul de viaţă al populaţiei rurale: „ cred a fi 
în stare – scrie el – a vă da relaţii fidele  
asupra stării şi traiului ei, precum şi asupra 
marginilor între care ar fi cu putinţă a se lărgi 
sau a se adânci învăţămîntul primar”. 

Faptul se petrecea la puţin timp după 
intrarea în vigoare a primei legi cu privire la 
organizarea învăţământului din ţara noastră 
(1864), iar poetul a putut înregistra consecinţele  
aplicării ei : toate acele prevederi cu caracter 
aşa-zis democratic, între care obligativitatea 
şi gratuitatea învăţământului elementar, laici-
zarea, accesul egal la învăţătură etc., au rămas, în 
mare parte, simplă literă de lege. O atare îm-
prejurare genera, şi pe mai departe, intolerabile 
stări de lucruri în terenul învăţământului ro-
mânesc de atunci: lipsa de localuri de şcoală, 
multe dintre cele existente aflându-se într-o de-
plorabilă stare de paragină. Personalul didactic, 
recrutat – practică veche, după cum se vede, 
din clientela politică a regimurilor aflate la 
putere -  era necorepunzător pregătit şi simbolic 
plătit, cel mai adesea lăsat la discreţia unor 
primari agramaţi şi obtuzi. I se adăugau acestei 
stări de lucruri, manualele inadecvate unui 
proces de instruire activ, frecvenţa scăzută ca 
urmare a sărăciei cronice ş.a.m.d. 

Sunt numai câteva dintre stările de fapt 
care îl determină pe revizorul Eminescu să 
pronunţe cuvinte de o nespusă amărăciune: 
„Atât mediul social, cât şi administraţia fac ca 
şcoala să fie aproape un lucru de prisos”. 

Împotriva unor astfel de realităţi, poetul 
se revoltă condamnând cu fermitate concepţia 
degradantă a claselor superpuse, după care obli-
gativitatea învăţământului elementar nu ar fi 
decât o iluzie, având în vedere presupusa aver- 
siune a populaţiei sărace pentru învăţătură.  

În realitate, de vină era numai vânzarea 
gratuită a muncii copilului, obligat să lucreze 
„din zori până-n noaptea întreagă şi târzie”, 

consequence of chronic poverty etc. These 
are only some aspects that make the 
inspector Eminescu pronounce very sad 
words: “Both the social environment and 
the administration make the school to be 
almost useless1”. Against certain realities, 
like these ones, the poet is revolted, firmly 
combating the debasing conception of 
superior classes, that says that the 
elementary education would remain an 
illusion, because of the so-called aversion 
for education of poor people, but – in 
reality – the only ones guilty for this were 
the free sale of child’s work, forced to 
work since morning till night for bread, if 
he was not an orphan, an existence – as we 
have many of them – hopeless and the 
unfeeling attitude of places that had to 
ensure the good going of the school. Our 
poet thought that the parents’ poverty, the 
bad food and clothes were the ones that 
forbidden poor children the access to 
education, and not the psycho-genetic 
discrepancies. Being sure that only a 
normal biological and mental development 
could guarantee the fullness of the 
intellectual development, he was thinking 
of radical solutions to eliminate the social 
evil, totally  different of the politicians’ 
evil and even the culture and school 
people’s evil, that were confident that the 
education of the masses is enough to make 
the sufferance, the poverty, the illiteracy 
and the prejudices disappear. He was 
referring to a new social reorganization, 
other than the one founded on exploitation, 
where the work can be protected and 
encouraged and the parasitism and the 
administration’s abuses can be reclaimed.  
 Several observations – as many as 
they were kept from a big number of them, 
spread out on over one thousand of reports, 
daily notes, studies and articles published 
in “Iasi’s Messenger” and “The Time” – 
point out the poet’s European conception 
about education. Eminescu, as an educator, 

                                                 
 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   106

în schimb pentru „o pâine neagră/ Frig şi 
insomnie, lacrime şi boală” (Viaţa), de nu i 
se întâmpla să fie „un orfan , o existenţă cum 
sunt multe la noi – fără de speranţă” (Sărmanul 
Dionis). Şi nu în ultimul rând, atitudinea plină 
de nepăsare a unor foruri ce aveau datoria să 
asigure bunul mers al şcolii. 

Poetul nostru credea – şi pe bună drep-
tate, încă de pe atunci – că nu discrepanţele 
psiho-genetice sunt cele care interzic copiilor 
proveniţi din clasele de jos accesul la învăţătură, ci 
„sărăcia părinţilor, hrana şi îmbrăcămintea 
proastă". Convins că numai o dezvoltare bio-
logică şi psihică normale ar putea garanta 
plenitudinea dezvoltării intelectuale, el se gândea 
la soluţii radicale de eradicare a relelor sociale, 
cu totul diferite de cele ale politicienilor vremii 
şi chiar ale unor oameni de cultură şi de şcoală cu 
bune intenţii, încrezători în ideea că este sufi-
cientă luminarea maselor prin învăţătură, pentru 
ca suferinţa, sărăcia, analfabetismul şi preju-
decăţile să fie de la sine înlăturate, 

Era vizată, după cum se înţelege, o nouă 
organizare socială, alta decât cea fondată pe 
temelia şubredă a inegalităţii sociale, în care 
munca să fie apărată, încurajată şi valorizată, 
iar parazitismul de consum şi abuzurile admi-
nistraţiei -  vitriolate. Numai schimbarea con-
textelor politice era deci menită să determine 
un nou tip de şcoală. 

Numeroasele observaţii – atâtea câte 
ni s-au păstrat dintr-un mare număr, risipite 
în peste o mie de rapoarte, procese verbale, 

saw the education connected to science and 
culture and considered them fundamental 
agents that formed the personality. He 
established that the personality contains 
itself o contradiction; a borderless 
destination determined by all these things 
and he tried to solve, using arguments 
offered by the fine character, the report 
between the “education’s power” 
(involving the science and the culture) and 
on the other hand, the “human nature”: 
“We are addicted to the age, to the 
circumstances. Although, we feel free.” 
 There is not of course the time to 
enter into details here upon the way in 
which the report between genotype and 
phenotype was perceived in human being 
development. We have only to say, that 
despite some inadequacies (partly due to 
lectures from the German philosophy), like 
free will metaphysics, Eminescu talked 
about unusually modern for its times, 
which are current today also. His 
predictions that have been proven just 
from the scientific point of view – 
although they have been the object of a 
misrepresented pedagogic interpretation – 
confirm latest genetic researches2 
(Kimura) and psychogenetic (Pinget). The 
child is – it is understood – at the same 
time a product of heredity and 
environment: it cannot be looked at, as H. 
Wallon assures us “separately from the 

                                                                                                                                                         
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   107

însemnări zilnice şi articole, publicate în 
Curierul de Iaşi şi în Timpul – relevă concepţia 
de nivel european a poetului despre învăţământ 
şi educaţie. Eminescu, în ipostază de pedagog, 
privea educaţia în strânsă conexiune cu ştiinţa 
şi cultura, considerându-le, în ansamblu, agenţi 
fundamentali de modelare a pesonalităţii. El 
a putut constata, de exemplu, referindu-se la 
conceptul de personalitate, ca rezultat al de-
venirii „întru fiinţă”, cum va spune mai târziu 
C. Noica, că aceasta „conţine în sine o contra-
dicţie sau mai bine zis o antiteză; o destinaţie 
nemărginită, pe de o parte, determinată prin 
toate acestea în realitate”, şi a încercat să rezolve, 
cu argumente oferite de ceea ce se ştia până 
atunci şi de bunul simţ, raportul dintre „puterea 
educaţiei”, implicând ştiinţa şi cultura, pe de 
o parte, şi natura umană, pe de altă parte: Ne 
simţim dependenţi de epocă, de împrejurări, 
şi cu toate acestea, înăuntrul nostru ne simţim 
pe noi înşine că suntem liberi”. 

Desigur, nu este momentul să intrăm 
aici în amănunte privind modul în care era 
înţeles raportul dintre genotip şi fenotip în con-
strucţia/devenirea fiinţei umane. Se cuvine 
doar să precizăm că, în ciuda unor inconsecvenţe, 
explicabile, în parte, datorită lecturilor studenţiei 
din filozofia idealist germană, cum ar fi meta-
fizica liberului arbitru, Eminescu avansa idei 
neobişnuit de moderne  pentru timpul său, în 
bună măsură fiabile şi astăzi. Previziunile lui, 
care s-au dovedit a fi corecte din punctul de 
vedere al ştiinţei – deşi au constituit, în trecut, 
obiectul unor interpretări pedologice denaturate 
– confirmă cercetări genetice (Kimura) şi 
psiho-genetice (Piaget) actualmente în vogă. 
Copilul este, se înţelege, deopotrivă, produs 
al eredităţii şi al mediului. Nu poate fi privit, 
cum ne asigură H. Wallon, separat de mediul 
în care se desfăşoară creşterea sa, dar nici 
nesocotită entitatea sa bio-psihică, faptul că 
există o matrice genetică şi oricât de numeroase 
ar fi influenţele mediului, el se păstrează pe 
sine într-un cadru al stabilităţii, neputându-se 
dezvolta în afara lui însuşi. 

Educabilitatea dobândeşte astfel de 
dimensiuni ce îi îngăduie pedagogului exemplar 
Eminescu încrederea în rosturile şcolii văzută 

environment in which its raising takes 
place”, but we cannot disregard the 
biopsychic entity neither, the fact that 
there is a “genetic memory” and no matte 
how numerous are the environment 
influences, it keeps himself in a framework 
of stability, without being able to develop 
outside himself2”. 
 Educability thus acquires sizes that 
allow the teacher Eminescu trust in the 
school meanings, seen as a kind of 
“gymnastics of man individuality”. 
Together with its pedagogical optimism, he 
integrates the issue of education in the 
sphere of culture, without these “com-
plementary” notions overpose: “Culture 
alters human soul and every experience is 
the nutriment making a contribution to its 
preservation and internal life 
development”. Education purpose is to 
“cultivate hearth and habits” while 
“culture shall educate the mind”. 
Conclusion comes from itself: “Education 
is the culture of character, culture is 
education3”. It results that edu-cation 
focuses on moral personality, while culture 
takes into consideration intellectual 
personality. According to an old tradition, 
based on Cicero and Horatius, extended to 
modern ages, the concept of culture 
equally means education and the 
ideological side as well, cultivating soul 
faculties, but intelligence as well. 
Identically understood Eminescu the 
organic interdependence between 
education and culture. Without education, 
culture cannot be conceived, and culture, 
in its turn, is the moving force of 
education: “Culture is before all a certain 
state, a certain species of raising the spirit 
upon its manner to look at nature and 
primary life and won without educative 
cultivation, filling the soul with such 
objects of knowledge, going over direct 
and natural needs of life4”. Culture appears 
and is defined as opposed to nature: man is 
unity, synthesis between natural and 
spiritual. It transforms nature into culture, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   108

ca un fel de „gimnastică a individualităţii 
omului”. În consens cu optimismul său peda-
gogic, el integrează problematica educaţiei în 
sfera culturii, fără ca aceste noţiuni comple-
mentare să se suprapună: „Cultura preface 
sufletul omenesc şi fiecare experienţă este un 
nutriment care contribuie la păstrarea ei şi la 
dsfăşurarea vieţii interne”. Scopul educaţiei 
este „a cultiva inima şi moravurile”, în timp 
ce „cultura are a educa mintea”. Concluzia 
decurge de la sine: „Educaţiunea e cultura 
caracterului, cultura e educaţiunea” 
           Rezultă că educaţia vizează personalitatea 
morală, în timp ce cultura are în vedere perso-
nalitatea intelectuală”. Potrivit cu o tradiţie 
foarte veche, avându-i la origine pe Cicero şi 
Horaţiu, prelungită până în epoca modernă, 
conceptul de cultură presupune, în egală măsură, 
educaţia, ca factor de modelare, dar şi con-
ţinutul ideatic, ca substanţă a modelării, cultivarea 
facultăţilor sufleteşti, dar şi a inteligenţei.  

Într-un mod identic va fi înţeles Eminescu 
întrepătrunderea organică dintre educaţie şi 
cultură. Fără educaţie nu e de conceput cul-
tura, iar cultura, la rândul ei, forţa motrice a 
educaţiei: „Cultura se numeşte înainte de toate o 
anumită stare şi grad de dezvoltare a inteligenţei, 
o specie anumită de ridicare a spiritului asupra 
manierei lui de a privi natura şi viaţa primară 
şi câştigată fără cultivare educativă, o împlere a 
sufletului cu aşa fel de obiecte ale cunoştinţei, 
care trec peste trebuinţele vieţii cele nemijlocite 
şi naturale” 

Cultura ia, aşadar, naştere şi se defineşte 
în opoziţie cu natura: omul este unitate, sin-
teză între natură şi spirit. El transformă natura în 
cultură (o a doua natură), dar implicit se iden-
tifică pe sine; îşi descoperă, în fond, adevărata/  
propria natură. 

La fel de subtile nuanţări aduce poetul 
şi în legătură cu caracterul universalităţii culturii, 
în sensul în care specificul naţional în cultură 
e înţeles ca modalitate de fiinţare a univer-
salului, spre deosebire de caracterul naţional 
al educaţiei: „E multă diferenţă între educa-
ţiune şi cultură. Aşa, d.e., educaţiunea străină 
implică spirit străin, cultura străină, ba”. 

De pe o atare poziţie se ridica Eminescu 

but implicitly discovers itself; it actually 
discovers its real nature. 
 The poet brings subtle modulation 
regarding the culture universality character 
(the national specificity in culture is 
understood as a way of existing of the 
universe), unlike the national character of 
education: “there is a lot of difference 
between education and culture”, therefore, 
“foreign education implies foreign spirit, 
foreign culture5”. From a certain position 
raised Eminescu against the way in which 
the education of high-ranking boyars – 
“French mob” – who had forgotten its 
“language and habits through the cafes of 
Paris”, but pretended to represent the 
intellectual elite of the country. How 
sterile and fake seemed the French-like 
youth, educated in despise of work and 
everything national, is proven by the 
following verses in the 3rd Letter:”It is 
there you put your fortune, youth/ Which 
took the Occident out of you, when there 
was nothing to take”. “Foreign culture – 
continues the poet – cannot harm man, 
because it goes through a character, an 
already formed hearth: education, raising 
is in that period of human direction when 
the still unformed hearth of man is similar 
to a piece of wax where you can imprint 
everything you want. When, in time, 
hearth gets rougher, you can no longer 
alienate it, you can only break it6”. A 
forced education, by foreign patterns, 
without considering the autochthon 
specificity, tradition and national history is 
very harmful: “A good school is that 
powerfully fastened in the realities of its 
countries, in the problems tormenting their 
people. The studies made in the country 
without any connection to its country are 
valueless studies7”. Thinking as such, 
Eminescu placed himself on the line of the 
Junimist critical spirit in the matters of 
culture and education. 
 Interesting dissociations are proved 
by the poet when trying to see a relation 
between education and culture, on one 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   109

împotriva felului în care se făcea educaţia pro-
tipendadei – „plebea franţuzită” –, care  îşi 
uitase până şi limba şi datinile prin cafenelele 
Parisului”, dar pretindea că reprezintă elita 
intelectuală a ţării. Cât de steril şi fals i se părea 
poetului a fi tineretul franţuzit, pomădat şi 
monoclat, educat în dispreţul muncii şi a tot 
ceea ce este naţional, o dovedesc, printre altele, 
următoarele versuri, accentuat sarcastice, din 
Scrisoarea III: „Acolo v-aţi pus averea, tinereţele 
la stos/ Ce-a scos din voi Apusul când nimic 
nu era de scos  ? ”. 

„Cultura străină - continuă poetul – 
nu poate strica pe om, pentru că trece prin 
prisma unui caracter, a unei inimi deja formate; 
educaţiunea, creşterea cade însă în periodul 
acela al direcţiei omeneşti, când inima încă 
neformată a omului seamănă unei bucăţi de 
ceară în care poţi imprima ce vrei. Când inima, 
cu vârsta, se împietreşte, atunci nu o mai poţi 
ândrepta, o poţi numai rupe”. 

O educaţie forţată, după modele, străine, 
fără a ţine seama de realităţile şi specificul 
autohton, de tradiţie şi istoria naţională este 
profund dăunătoare: „O şcoală bună este aceea 
care este profund înrădăcinată în realităţile 
ţării sale, în problemele care frământă poporul 
său. Studiile făcute într-o ţară care nu are nici 
o legătură cu ţara sa sunt studii fără valoare”. 

Gândind astfel, Eminescu se situa vizibil 
pe linia spiritului critic junimist în problemele 
culturii şi ale educaţiei. 

Disocieri interesante dovedeşte poetul 
şi atunci când încearcă să vadă o relaţie între 
educaţie şi cultură, pe de o parte, între educaţie, 
ştiinţă şi aplicaţie, pe de altă parte, în construcţia 
personalităţii umane: „Scopul culturii e în esenţă 
individual, el se împlineşte pe deplin şi exclusiv 
înăuntrul individului”, este deci subiectiv, în 
timp ce „scopul fiecărei activităţi ştiinţifice 
este general (…), trece peste persoana con-
lucrătorului, are, în consecinţă, un caracter 
obictiv. 

Într-o comparaţie – egal de sugestivă, 
sub raportul plasticităţii ideii – cu miticul pom 
al cunoştinţei, suntem conduşi spre o intuiţie 
aproape de viziunea modernă, a armoniei depline 
dintre ştiinţă şi cultură, a sintezei lor formative: 

hand, between education, science and 
application, on the other hand, in building 
human personality: “The purpose of 
culture is mainly the individual, it fully 
and exclusively fulfils himself inside the 
individual” – it is therefore subjective – 
while the “purpose of every scientific 
activity is general, (...), it goes over the 
person of co-worker8”, and it thus has an 
objective character. 
 In a suggestive comparison under 
the report of the idea plasticity, with the 
mythical tree of knowledge, we are lead 
towards an intuition, close to modern 
vision, of full harmony between science 
and culture, of their formative syntheses: 
“trunk and roots are the bearers of 
sciences, learned; natural life, seen 
beautiful and smelling in leaves, flowers 
and fruit, it is the general culture resulting 
from the processes9”. We understand here, 
that exterior circumstances of objective 
world, examined by sciences have to be 
connected to those interior, individual 
components sublimated into culture, due to 
the act of knowledge, so that man be able 
to face surviving requirements because 
“where the lonely learned want to produce 
or perpetuate the culture of intelligence, 
either in children education and in literary 
influence upon the audience, there the 
semi-dogmism and emptiness (empty 
phrase) are close: any root of science has 
to start from the science itself: we cannot 
sow flour, but only wheat to get flour10”. 
 Such ideas, pleading for the 
supremacy of the reality truth had the 
purpose of cultivating a mentality, on one 
hand – laic, in a school that was still under 
the power of prejudices and superstitions – 
on the other hand – realistic, without 
forgetting that the universities and high 
schools of the time practiced a 
predominantly theoretical education 
(cultural) not in favour of sciences, 
economy, trade, craftsmanship. From this 
point of view, Eminescu was the 
intellectual that – without decreasing the 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   110

„trunchiul şi rădăcinile sunt purtătorii consistenţi 
ai ştiinţei, învăţaţii; viaţa firească, văzută fru-
moasă şi mirositoare în funze, flori şi fructe 
este cultura generală care răsare din cele procese”. 

În�elegem de aici că împrejurările 
ex-terioare (ale lumii obiective), cercetate de 
ştiin�e, trebuie să fuzioneze cu acele 
componente inte-rioare, individuale, 
sublimate în cultură, ca urmare a actului 
cunoaşterii, astfel încât omul să facă faţă 
cerinţelor supravieţuirii, fiindcă „unde  
numai cei culţi singuri vor să producă şi să 
perpetueze cultura inteligenţii, fie în edu-
caţiunea copiilor or în influenţa literară asupra 
publicului, acolo semidoctismul şi plecăciunea 
(fraza goală) sunt aproape: orice răsad al culturei 
trebuie să pornească de la ştiinţa însăşi; nu se 
poate semăna făină, ci numai grâu pentru a 
fîină”. 

Astfel de idei, pledând pentru supremaţia 
adevărului realităţii aveau drept ţel să cultive 
o mentalitate, de o parte - laică, într-o şcoală 
aflată încă sub puterea prejudecăţilor şi a super-
stiţiilor, de alta – realistă, neuitându-se că în 
liceele şi universităţile vremii se practica o 
pregătire predominant teoretică (culturală), în 
defavoara ştiinţei, a economiei, comerţului, 
meşteşugurilor etc. 

Eminescu s-a situat, din acest punct 
de vedere, pe poziţia intelectualului care, fără 
a minimaliza valoarea formativă a moştenirii 
culturale a trecutului, susţine cu argumente 
temeinice necesitatea unui învăţământ real-
aplicativ, în măsură să satisfacă nevoile de 
progres ale naţiunii. 

Înţelegând într-un mod cu totul avansat 
această exigenţă a integrării educaţiei cu ştiinţa 
şi cultura, Eminescu a ajuns, pe drept cuvânt, 
să fie considerat ”omul plin de idei peda-
gogice şi sociale de neînţeles pentru contem-
porani”. Concluzia sa fundamentală era că omul 
devine om numai prin efectul educaţiei. Educaţia 
face posibilă desprinderea de sine, meditaţia 
şi intervenţia asupra propriei deveniri, potrivit 
unei finalităţi anume. Pedagogia, după cum 
suntem asiguraţi, într-o dispută a poetului cu 
aşa-zişii adepţi ai pedagogiei de atunci, are rolul 
„de a indica nu ce cunoştinţe trebuie predate, 

formative value of the past cultural 
inheritances – supported with grounded 
arguments the need for a real applicative 
education, to the extent of meeting the 
needs for progress of the nation. We 
cannot tell today that the central matter of 
perfecting the education is actually the 
building of a complex profile of the young 
generation (scientific and humanistic at the 
same time), for modern man – as the poet 
used to think for his age) – be able to 
foresee the impact with future unpredicted 
situations.  
 Understanding this logical 
requirement of education in a progress way 
with science and culture, Eminescu was 
considered the “man full of pedagogic and 
social ideas that could not be understood 
by contemporaries11”. His fundamental 
conclusion was that man becomes a man 
through the effect of education, understood 
– in a broader sense – as a transmission of 
its experience created from one generation 
to another, as an effort to humanization 
through progress. Education makes it 
possible to detach from oneself, meditate 
and intervene in its own becoming, self-
determination as a species for the future. 
The entire process, implying the idea of 
development cannot happen at random, but 
directed, according to a certain finality. 
Pedagogy, as we know, in a poet’s dispute 
with the so called supporters of modern 
pedagogy back then, has the role of 
“indicating” not the knowledge to be 
taught, but its teaching way, for 
influencing the character12”. Considering 
its practical specificity, he thought of 
pedagogy not as a science – and in any 
way, not a normative one – but especially 
as an art, for helping the child, guiding 
him to understand in a certain way the way 
in which knowledge he receives and 
imprinting in him a moral behaviour. 
 Eminescu did not stop at the level 
of fundamental (theoretical) 
considerations, of education sociology and 
philosophy. Taking the position of school 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   111

ci modul lor de predare, pentru a înrâuri asupra 
caracterului”. Având în vedere specificul ei 
practic, Eminescu concepea pedagogia nu atât 
ca o ştiinţă – şi, în orice caz, nu una cu caracter 
normativ -, cât mai ales ca o artă, prin care 
copilul este ajutat, îndrumat să înţeleagă  într-un 
anumit fel cunoştinţele ce i se comunică, impri-
mându-i-se, concomitent, o conduită morală. 

Eminescu nu a rămas însă la nivelul 
consideratiilor fundamentale (teoretice), de socio-
logie şi filozofie a educaţiei. Preluând funcţia 
de revizor şcolar pentru judeţele Iaşi şi Vaslui, 
într-un moment dintre cele mai dificile pentru 
istoria învăţământului românesc (îndeosebi a 
celui primar), între 1 iulie 1875 şi 4 iunie 1876, 
el a trebuit să întreprindă, determinat de îm-
prejurări, observaţii practice, aplicate, operative. 

 Dincolo de cerinţele acute ale şcolii, de 
opoziţia ireductibilă faţă de administraţie, de 
intervenţiile energice în problema încadrării 
şcolilor cu personal didactic corespunzător, 
preocuparea de bază care a stat în atenţia 
proaspătului şi exigentului revizor şcolar, când a 
controlat procesul instructiv din raza sa de 
interes, a fost aceea a perfecţionării activităţii 
didactice propriu-zise. Pentru a se opune în 
mod hotărât unui învăţământ rudimentar, care 
se practica în voie în şcoala vremii, Eminescu a 
trebuit să se sprijine, în primul rând, pe prin-
cipiile pedagogice şi didactice clasice pe care 
le asimilase în contextul formării sale în uni-
versităţile din Viena şi Berlin  (Komensky, 
J.Locke, Rousseau, Pestalozzi), valorificând, 
în acelaşi timp, ideile pedagogilor contemporani 
(Herbart, în special, şi Froebel. 

Punând astfel la contribuţie precepte 
curente în epocă – adică acele „modele” 
orientative („prototipuri”), pe care se sprijină 
organizarea şi dirijarea activităţii de instrucţie – 
educaţie, precum şi legile ştiinţei, „bazate pe 
observaţii, prin simţuri şi judecată, poetul s-a 
aflat foarte aproape de o sistematică a prin-
cipiilor general-valabile ale pedagogiei moderne. 
Primul dintre ele, pe care, de altfel, poetul îl 
considera fundamental, se referă la învăţarea 
conştientă, adică „priceperea” obiectelor predate, 
nu memorarea de regule abstracte şi de cuvinte. 
Este, bineînţeles, condamnat învăţământul 

reviser for Iasi and Vaslui counties, at one 
of the most difficult times in the history of 
Romanian education (especially the 
elementary one), between 1st of July 1875 
and 4th of June 1876, he had to make, 
determined by circumstances, practical, 
applied, operative observations. Besides 
the school requirements, the irreducible 
opposition to management, powerful 
interventions in the matter of schools 
provision with adequate personnel, the 
main concern of the fresh and exigent 
school reviser, while controlling the 
instructive process in its field of activity 
was of perfecting the actual didactic 
activity. For being able to definitely 
oppose a poor education, practiced at that 
time in schools, Eminescu had to support 
mainly on the classical pedagogic and 
didactics principles, that he had 
assimilated within its great culture 
(Komensky, Locke, Rousseau, Pestalozzi), 
capitalizing then the ideas of modern 
educators (Herbart and Froebel). Joining 
current concepts at the time – meaning 
those orientative “patterns” (“prototypes” 
for supporting organization and 
management) of the instruction- education 
activity, as well as sciences laws, “based 
on senses and judgement”, the poet was 
close to a systematic of generally valid 
principles of modern pedagogy. The first 
of them, that he considered fundamental 
refers to conscious learning, meaning 
“understanding taught subjects”, not 
“memorizing abstract rules and words13”. 
He accuses “mechanic” and “routine” 
education in the name of the phrase: 
“Everything with a meaning, nothing dead, 
nothing mechanically’. In different 
circumstances, Eminescu speaks every 
time about this principle in different ways. 
He was convinced that only an authentic 
acknowledge-ment was meant to provide 
an understanding of cognitive data in the 
architecture of personal though of the child 
and even the possibility of building new 
structures on the mental plan: “the student 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   112

„mecanic” şi „rutinar”, în numele devizei: „Toate 
cu înţeles, nimic mort, nimic mecaniceşte” 

În diferite împrejurări, Eminescu revine, 
de fiecare dată în alt chip, asupra acestui prin-
cipiu. El avea convingerea fermă că numai o 
conştientizare autentică era menită să asigure 
integrarea datelor cognitive în arhitectura gândirii 
proprii a copilului şi chiar posibilitatea con-
struirii de structuri noi pe plan mintal: „ 
elevul nu e un hamal care-şi încarcă memoria 
cu saci de coji ale unor idei străine, sub care 
geme, ci un care esercită puterile proprii ale 
inteligenţii, întărindu-şi aparatul intelectual”. 
Şcoala, la rândul ei, „n-ar trebui să fie o magazie 
de cunoştinţe străine”.  

Eminescu se numără printre primii la 
noi, care nu numai că a teoretizat, dar a depus 
eforturi energice şi susţinute pentru introducerea 
învăţământului intuitiv, atunci când „puţini 
ştiau să-l aplice”, propunând metode de predare, 
bazate pe un bogat material faptic, corespunzător 
cu dezvoltarea mentală a celui ce învaţă. 
Principiul intuiţiei, „această regulă de aur a 
cunoaşterii” era înţeles de poet ca interacţiune 
între concret şi abstract în activitatea de 
instrucţie şi educaţie : „calitatea cunoştinţelor 
consistă în deplina înţelegere a celor ştiute şi 
pentru a fi pe deplin înţelese, mai ales pentru 
copii trebuie să fie intuitive…”. 

Evident, poetul nu înţelegea un învă-
ţământ intuitiv în sine. Percepţia senzorială 
reprezenta, în concepţia sa, un proces complex 
de reflectare nemijlocită a realităţii, dar care 
se finalizează şi se complineşte concomitent 
cu experienţa cognitivă. 

Nu a fost neglijat, în fine, nici principiul 
activităţii proprii a copilului, de mare actua-
litate în învăţământul modern. Promovându-l, 
împotriva intelectualismului sec, dogmatismului 
herbartian, Eminescu se înscria printre repre-
zentanţii şcolii active ai secolului (J. Dewey, 
Dalton, E. Kay ş.a.). 
            Şi ca poet, el a intuit în versuri lapidare, 
de o mare expresivitate artistică, spiritul nelimitat 
creativ al copilului, în permanenţă înclinat să 
recreeze, asemenea unui mic demiurg, lumea: 
„Pe cuptorul uns de humă şi pe coşcovii pereţi/ 
Zugrăvit-a c-un cărbune copilaşul cel isteţ/ 

is not a carrier loading its memory with 
bags of shells of foreign ideas, but a man 
exercising the actual powers of 
intelligence, strengthening the intellectual 
apparatus”. School, in its turn, “should not 
be a storage room of foreign knowledge14”. 
 Eminescu is amongst the first in our 
country to have theoretized and made 
supported efforts for introducing intuitive 
education, when “very few knew how to 
enforce it”, proposing teaching methods, 
based on a rich, factual material, adequate 
to the learner’s mental development. The 
principle of intuition, “this knowledge gold 
rule” was understood by the poet as an 
interaction between real and abstract in the 
instruction and education activity: 
“knowledge quality is in the full 
understanding of those sciences and for 
being completely understood, especially 
for children, it has to be intuitive...15” 
Obviously, the poet did not understand an 
intuitive education per se. The sensorial 
perception was a complex process of direct 
reflection of reality, finished and 
complying at the same time with cognitive 
experience. 
 The principle of the child’s proper 
activity was not neglected either, as it has 
great actuality in modern education. By 
promoting it against intellectualism, 
Herbartian dry dogmatism, Eminescu was 
among the representatives of the active 
school of the century (J. Dewey, Dalton, 
K. Kay). As a poet, he saw in lapidary 
verses, of a great metaphoric expression, 
the child’s unlimited creative spirit, 
tending all the time to recreate humanity as 
a small demiurge: “On the loam oven and 
on peeled walls/ The smart child painted 
with coal/ Little pigs with round tails and 
stick instead of legs/Just like it suits a little 
nice pig” (Calin – pages of a story). Giving 
priority to the child’s action and creativity, 
Eminescu was looking for free, individual 
development of personality without falling 
to the extreme of a limited understanding 
of the child’s psychic: “No man get 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   113

Purceluşi cu coadă sfredel şi cu beţe-n loc de 
labă/ Cum mai bine i se şede unui purceluş 
de treabă” (Călin – file de poveste). 

Acordând prioritate acţiunii şi creativităţii 
copilului, Eminescu viza, în fond, dezvoltarea 
liberă, individuală a personalităţii, fără însă a 
cădea în extrema unei înţelegeri limitate, bio-
logizante a psihicului copilului: „Nici un om 
nu se întăreşte citind un tratat de gimnastică, 
ci făcând exerciţii; nici un om nu se învaţă a 
judeca citind judecăţile făcute de alţii, ci judecând 
singur”. 
            Era, aşadar, promovată ideea îndrăzneaţă 
a situării celui ce învaţă pe o poziţie selectivă 
în raport cu influenţa educativă, pentru că 
„odată interesul inteligenţei trezit pentru 
obiecte, odată simţurile şi judecata desprinse 
de observaţie, elevul ajunge, prin gândire 
proprie, la rezultate care nu stau în carte”.17) 

           Deşi nu a reuşit să închege un sistem 
pedagogic articulat, asemenea unora dintre marii 
gânditori ai veacului său, după cum lucrul nu 
i se întâmplase nici în filozofie (răgazul vieţii 
a fost prea neîndurător cu destinul său),  Eminescu 
a luminat prin covârşitoarea sa personalitate 
un moment remarcabil din istoria pedagogiei 
şi a învăţământului românesc. Nu atât excesul de 
personalitate (geniul, clarviziunea sa înnăscută) – 
după cum au încercat să acrediteze unii cercetători 
din trecut - cât mai ales lucrul temeinic, cunoaşterea 
profundă, directă a realităţilor vremii, probitatea 
morală şi uitatarea de sine în tot ceea ce avea 
de făcut, l-au ajutat pe poet să fie considerat 
printre marii noştri precursori şi în acest domeniu. 
Astăzi ne uimeşte faptul că, după trecerea unui 
secol şi mai bine, multe dintre adevărurile sale 
pedagogice şi de sociologie a educaţiei, ca şi 
altele venind dinspre filozofie sau ştiinţă, îşi 
păstrează nealterate, întreaga lor actualitate, 
fiindcă au devenit fundamentale; s-au înscris 
adică definitiv  în panteonul culturii noastre 
naţionale. 

Bibliografie 
1. “Timpul”, 17th of February 1880. 
2. Zoe Dumitrescu – Busulenga, M. 

Eminescu, Bucharest, Youth 
Publisher, 1963; p. 164 

3. M. Eminescu, Pedagogic writings, 

stronger by reading a gymnastics treaty, 
but by exercising, no man learns to judge 
by reading judgements made by others, but 
by judging alone16”. He promoted therefore 
the idea of placing the learner on a 
selective position in connection to the 
educative influence because “once the 
interest of intelligence focuses on objects, 
once senses and judgment from 
observation, the pupil achieves results that 
are not written in the book, through its 
personal thought17)”.  
 Although he did not manage to put 
together an articulated and explicit 
pedagogic system, like the great thinkers 
of its age, just like the think could not be 
finished for him in philosophy (life was 
too short for him), through its great 
personality, Eminescu enlightened a 
remarkable moment in the history of 
pedagogy and Romanian education. It was 
not the excess of personality, genius, born 
forecasting – as some researchers in the 
past have tried to prove18 – that helped him 
to be considered one of our greatest 
predecessors in this field also, but 
especially his through work, based on the 
actual knowledge of reality, scientific 
probity, passion and self forgetting in 
everything he did. 
 Today, we are amazed by the fact 
that, after a century, many of its pedagogic 
and sociologic truths of education keep 
their entire actuality unaltered, their entire 
actuality, because they have become 
fundamental, and have been irrevocably 
registered in our national culture pantheon. 
               
Bibliography 
 

1. “Timpul”, 17th of February 1880. 
2. Zoe Dumitrescu – Busulenga, M. 

Eminescu, Bucharest, Youth 
Publisher, 1963; p. 164 

3. M. Eminescu, Pedagogic writings, 
Bucharest, Junimea Publisher, Iasi, 
1977, p. 17; 

4.  M. Eminescu, Pedagogic writings, 



 
Analele Universităţii “Constantin Brâncuşi” din Târgu Jiu, Seria Litere şi Ştiinţe Sociale, Nr. 1/2010 

 
 

 
Annals of the „Constantin Brâncuşi” University of Târgu Jiu, Letters and Social Sciences Series, Issue 1/2010 

 
   114

Bucharest, Junimea Publisher, Iasi, 
1977, p. 17; 

4.  M. Eminescu, Pedagogic writings, p. 
89. 

5. Th. Chiricuta, Eminescu, educator, 
Botosani, 1987 

6. H. Wallon, From action to thought, 
Bucharest, Scientific Publisher, 1984, 
p. 137 

7. J. Piaget, B. Inhelder, Child’s 
psychology, Bucharest, E.D.P., 1972 

8. M. Eminescu, Pedagogic writings, p. 
89. 

9. Idem, p. 96-97 
10.  Idem, p. 89 
11. Idem, p.89 
12. Idem, p. 197 
13. Idem, p. 89 
14. Idem, p. 102 
15.  Idem, p. 103 
16. G. Calinescu, M. Eminescu, Studies 

and articles, 1984, p. 114 
17.  “Timpul”, 11th of October 1878 
18.  M. Eminescu, Pedagogic writings, p. 

91. 
19.  “Timpul”, 12th of July 1880 
20. M. Eminescu, Pedagogic writings, p. 

124. 
 

p. 89. 
5. Th. Chiricuta, Eminescu, educator, 

Botosani, 1987 
6. H. Wallon, From action to thought, 

Bucharest, Scientific Publisher, 
1984, p. 137 

7. J. Piaget, B. Inhelder, Child’s 
psychology, Bucharest, E.D.P., 
1972 

8. M. Eminescu, Pedagogic writings, 
p. 89. 

9. Idem, p. 96-97 
10.  Idem, p. 89 
11. Idem, p.89 
12. Idem, p. 197 
13. Idem, p. 89 
14. Idem, p. 102 
15.  Idem, p. 103 
16. G. Calinescu, M. Eminescu, Studies 

and articles, 1984, p. 114 
17.  “Timpul”, 11th of October 1878 
18.  M. Eminescu, Pedagogic writings, 

p. 91. 
19.  “Timpul”, 12th of July 1880 
20. M. Eminescu, Pedagogic writings, 

p. 124. 
 

 
 


