
Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
19 

 

THE RUIN OF METAPHYSICS: COMPUTATIONAL 

THINKING 
 

 

 

Professor, PhD Sorin PUREC 

“Constantin Brâncuşi” University of Târgu-Jiu 

 

 

 
ABSTRACT. THE DISCUSSION OF THE RATIO BETWEEN ESSENTIAL THINKING AND 

COMPUTATIONAL THINKING WAS INAUGURATED BY HEIDEGGER IN RESPONSE TO THE 

EPISTEMOLOGICAL TREND OF THE VIENNA SCHOOL: LOGICAL POSITIVISM. THIS PHILOSOPHICAL 

TREND DERIVES FROM THE IDEA THAT ANY SENTENCE MUST BE FORMED BY TERMS WITH 

PRECISE REFERENCES TO REALITY. NON-REFERENTIAL TERMS ARE MEANINGLESS, AND THE 

SENTENCES CONTAINING THEM ARE MEANINGLESS AS WELL. THUS, ONLY SENTENCES THAT 

DESCRIBE THE SENSORY EXPERIENCE MAY STILL BE ACCEPTED, WHILE METAPHYSICAL 

SENTENCES OR THE POETIC LANGUAGE ARE NONSENSICAL; RUDOLF CARNAP CONCLUDES THAT 

SPECULATIVE THINKING IS NO LONGER POSSIBLE BECAUSE IT USES TERMS WITHOUT 

CORRESPONDENTS IN EMPIRICAL REALITY, AND ITS SENTENCES ARE MEANINGLESS. 

HEIDEGGER, REPRESENTATIVE OF SPECULATIVE PHILOSOPHY, GIVES CARNAP A TOUGH 

RESPONSE, ARGUING IN FAVOR OF METAPHYSICS AS A DIFFERENT POSITIONING OF MAN IN THE 

WORLD. 

 

KEYWORDS:  ESSENTIAL THINKING, COMPUTATIONAL THINKING, DASEIN, BEING, BEING-IN, 

ALETHEIA. 

 

  

 

 

 

Diferența  ontologică este diferența dintre ființă și ființare. 

 

Ființarea este ceea ce este aparent, ceea ce se arată, fenomenul Ființei. 

Ființa este greu definibilă, o existență cuprinzătoare care, paradoxal, nu consistă în nimic, 

ea este pretutindeni și nicăieri este, cum s-ar zice, neant, este ceva ce nu se află printre lucruri, și 

totuși, în absența ei nu putem concepe ființarea. Pe măsură ce ființa se dezvăluie ea se și ascunde; 

ea nu se lasă surprinsă de stăpânirea unui singur adevăr. Ființa nu se identifică cu nici o formă de 

ființare. 

Existența devine existența din fizica modernă, care poate fi calculată și măsurată. Fiecăreia 

dintre aceste direcții majore de gândire îi corespunde o configurare a adevărului și un moment al 

acestei uitări a ființei, care constă în uitarea diferenței dintre ființă și ființare, numită de 

Heidegger diferența ontologică. 

Omul, ca ființare, care se raportează la propria existență și totodată la ființa ființării în 

genere este numit de Heidegger Dasein. 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 
 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
20 

 

Adevărul, pentru Heidegger, nu este nici o proprietate a enunțurilor ca la Aristotel, nici un 

rezultat al ideilor clare și distincte ca la Descartes, nici un rezultat al coerenței enunțurilor, așa 

cum susțin epistemologii contemporani, și nici ceva util, o schemă eficientă de comportament, 

cum susțin adepții pragmatismului. Pentru Heidegger adevărul înseamnă ceea ce însemna pentru 

vechii greci, anume adevărul ca aletheia ca “scoatere din ascundere”. Adevărul are o dimensiune 

ontologică uitată și ea odată cu procesul de uitare a ființei. 

Adevărul aparține Ființei.  

Adevărul ființării reiese din calculul cu ființarea prin pierderea orizontului Ființei. 

Adevărul este ascuns în ființă și trebuie scos din această stare de ascundere și dat la iveală. 

Adevărul poate fi scos din ascunderea printr-o relație cu Ființa și prin părăsirea gândirii 

calculatoare și așezarea într-o stare de grație (sentiment sau dispoziție: plictisul, angoasa). 

Angoasa trebuie deosebită de frică, deoarece, aceasta țintește ceva determinat, este limitată. 

Angoasa este nedeterminată și nemărginită, precum lumea (Ființa). În angoasă Dasein-ul 

experimentează stranietatea lumii, altceva-ul ființăriiși propria liberate. 

Pe măsură ce ființa se dezvăluie ea se și ascunde; ea nu se lasă surprinsă de stăpânirea unui 

singur adevăr. Acesta, în calitate de “scoatere din ascundere”, de “dare la iveală”, a ființei 

presupune un proces care se desfășoară în timp. Există, așadar, o istoricitate a adevărului, care 

trebuie și el conceput în aceeași “logică” a ființei. Pe măsură ce se dezvăluie el se ascunde. 

Pentru Heidegger interogația inițială, de la care pornește filosofia, este cea privitoare 

la diferența dintre ființe și Ființă, iar diferența stă în aceea că ființele se arată, sunt 

fenomene, în timp ce Ființei îi place să se ascundă. Cunoaștem ființele numai în măsura în 

care ele se adeveresc, ies din ascundere, apar din uitare intrând în stare de ne-uitare (a-

letheia). Ființele, ca fenomene, își descoperă sinele prin ieșirea din ascundere, pe câtă 

vreme Ființa rămâne în afara acestei descoperiri, se ascunde. Nu cunoaștem Ființa în sine, 

cunoaștem numai modul în care ființează ceea ce ființează, iar acest mod ne devine 

accesibil ca a-letheia, ca apariție din lethte, din ascunderea de sine, din nimic. 

Dacă acceptăm adevărul ca mod al ființării, trebuie să acceptăm și ascunderea, 

uitarea, nimicul, ca pe o condiție reală a acestui mod, prin urmare să acceptăm că nimicul 

ține și el de acest mod. Ființele fie se învederează, fie se ascund (fără să înceteze a fi fiin țe, 

adică a participa la Ființă); uitarea și adevărul, fenomenalitatea și nimicul țin deopotrivă de 

modul ființării. 

In această perspectivă, Ființa încetează să mai desemneze „cauza ori ra țiunea ființelor 

(pe Dumnezeu sau vreun alt principiu), ea nu mai este semnul de referin ță care permite 

rațiunii să se încredințeze asupra existenței, ci modul în care ceea ce ființează devine 

accesibil, fie ca adevăr (nimicire a uitării), fie ca uitare (nimicire a manifestării) ”1. Ca mod 

al ființării, Ființa este mai aproape de om decât de orice existență, ea este tot ce poate fi 

mai apropiat, dar această proximitate maximă este tot ce poate fi mai depărtat pentru om, 

astfel încât, dacă omul vrea să ajungă la relația cu Ființa, trebuie să facă un lung ocol care 

cuprinde și integrează întreaga ființare, trebuie să intre în relație cu ființarea, să o exprime 

în limbă, să aibă experiența nimicului. Un astfel de exercițiu ne propune Heidegger în „Was 

ist Metaphysik?”, un demers  de tip apofatic.  

                                                           
1Christos Yannaras, Nihilismul ca presupunere a absentei si necunoașterii lui Dumnezeu în 

http://www.crestinortodox.ro/religie-filosofie/filosofia-moderna/nihilismul-presupunere-absentei-necunoasterii-

dumnezeu-71700.html 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
21 

 

Heidegger descoperă că, plecând de la știința care se ocupă cu ființarea, ne punem 

problema opusului ființării, a nimicului, care ne propulsează în altceva decât știință, în 

filosofie, în metafizică, iar filosofia nu este o știință, din contră, „orice știință pozitivă se 

deosebește de filosofie nu doar relativ, ci în chip absolut”2. Nimicul este un concept dificil 

dacă operăm cu sprijinul logicii sau al acelei gândiri care ne descurcă în diversitatea 

ființării. Știința nu ne ajută pentru că „nu vrea sa știe nimic despre Nimic”3 iar metodele ei 

sunt inoperabile.  

Din nou ne aflăm într-o fundătură din care nu putem ieși decât prin renunțarea la 

infailibilitatea logicii care ne-a condus aici și prin apelul la ilogic și ne-rațional, adică la 

sentimentele și dispozițiile noastre. Plictisul este una din acestea, dar nu plictiseala de un 

obiect sau altul, ci plictisul în esență pură, de totul, renunțarea la întregul ființării care nu 

vrea să renunțe el la tine și cade peste tine acoperindu-te. „Chiar și atunci, și mai ales 

atunci, când nici lucrurile și nici propria noastră ființă nu ne mai preocupă anume, acest 

‘întreg’ vine să ne copleșească; de pildă, în plictisul autentic. Plictisul este încă departe 

atunci când nu ne plictisesc cine știe ce carte sau un spectacol de teatru, cutare 

îndeletnicire sau o simplă trândăvie. Plictisul se ivește deplin abia atunci când ‘te 

plictisești’. Plictisul profund care circulă ca o pâclă tăcută în abisurile Dasein-ului, mută 

toate lucrurile, oamenii și propria-mi ființă odată cu acestea, strângându-le pe toate laolaltă 

într-o stranie indiferență. Plictisul acesta revelă ființarea în întregul ei”4. O altă dispoziție 

care relevă ființarea în întregul ei este iubirea, sentimentul pe care-l ai atunci când iubești 

un om. Cu toate că acest sentiment fixează extrem de adânc subiectul în fiin țare, el poate să 

o și dezvăluie în întregul ei. „Faptul de a ne afla într-o anume dispoziție afectivă aduce cu 

sine, de fiecare dată în alt fel, o dezvăluire a fiin țării în întregul ei. Dar, departe de a fi o 

simplă întâmplare, această dezvăluire este însăși survenirea fundamentală a Dasein-ului 

nostru”5.  

Există deci anumite stări sau sentimente, mai precis dispozi ții, care ne revelă, mai 

mult sau mai puțin vag, ființarea în întregul ei, cu toate că noi ne aflăm în mijlocul ei. 

Există o astfel de dispoziție și pentru revelarea Nimicului: teama; o teamă care face ca totul 

în jurul tău să dispară, să alunece, Dasein-ul cufundându-se odată cu întreaga ființare într-o 

stare de indiferență.  

„Dar aceasta nu se petrece în sensul unei simple dispari ții, ci, în mișcarea lor de 

îndepărtare ca atare, ele (lucrurile; n.n.) se întorc spre noi. Această mișcare de îndepărtare 

a ființării în întregul ei, care ne împresoară atunci când suntem cuprinși de teamă, este cea 

care ne apasă. Nici un punct de sprijin nu ne mai rămâne. În mișcarea de alunecare, prin 

care ființarea ne scapă, tot ce mai rămâne este acest „nici un”, care vine să ne copleșească. 

Teama revelă Nimicul! 

(…) Teama ne reduce la tăcere. Deoarece ființarea în întregul ei ajunge să alunece și 

să ne scape, rămânând astfel ca tocmai Nimicul să ne cotropească, orice rostire a lui „este” 

rămâne mută în fața lui”6.  

                                                           
2MARTIN HEIDEGGER, Repere pe drumul gândirii, Ed. Politică, București, 1988, pag. 406; 
3Ibidem, pag. 36; 
4Ibidem, pag. 39-40 
5Ibidem, pag. 40 
6Ibidem., pag.41 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 
 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
22 

 

Această dispoziție, de teamă, nu poate fi descrisă coerent; încercarea de a o comunica 

se soldează cu o „vorbărie dezlânată”. Ea este ca o personală „stare de grație” care nu poate 

fi decât indicată, arătată.  

Nimicul, radical opus lui „este”, pe care-l suprimă, creează un verb propriu sieși, deci 

și o acțiune: nimicnicirea. Nimicul nimicnicește și acest lucru ne trimite înapoi la ființarea 

în întregul ei care abia acum se revelă „în deplina ei stranietate rămasă până acum ascunsă, 

drept Altul absolut prin raport cu Nimicul.  

Abia în noaptea luminoasă a Nimicului ivit odată cu teama se naște starea originară 

de deschidere a ființării ca ființare: faptul că ea este ființare, și nu Nimic”7.  

A revela ființarea ca ființare prin nimic înseamnă de fapt a te pune dincolo de ea, a o 

transcende. Transcenderea, adică menținerea în Nimic, îi este proprie Dasein-ului, ea 

dându-i posibilitatea să se raporteze la fiin țare sau la el însuși. „Starea-de-menținere a 

Dasein-ului în Nimic – temeiul ei, însăși teama ascunsă – este depășirea ființării în întregul 

ei: transcendența”8.  

Raportul de opoziție al Nimicului capătă acum o nouă nuanță: el este opus ființării, 

dar trezește interogarea metafizică propriu-zisă asupra ființării. „Nimicul încetează să mai 

fie contra-termenul nedeterminat al ființării și se dezvăluie ca aparținând ființei ființării”9.  

O filosofie care are Nimicul drept obiect poate fi ușor înțeleasă ca filosofie nihilistă. 

Departe de acest lucru, aici nimicul este numai lumina negativă în care apare faptul de a fi, 

în care se manifestă miracolul numit ființare, și nu Nimic, nu negarea a tot ce ființează. 

Nimicul reprezintă vastitatea termenului opus care conferă oricărei ființări certitudinea de a 

fi „Altceva-ul ființării pe care îl revelă Nimicul este tocmai Fiin ța.  

„Gândirea care gândește Ființa nu-și caută punct de sprijin în ființare”10.   

Gândirea care are curajul să gândească Ființa este numită de Heidegger gândire 

esențială. Ea scoate din uitare adevărul ființei și-l dezvăluie. Se opune gândirii 

calculatoare, ce devine slujnică a calculului cu fiin țarea, și servește în exclusivitate acestui 

calcul. Gândirea esențială este aceea  „ale cărei gânduri nu numai că nu calculează, ci sunt 

determinate chiar pornind de la Altceva-ul ființării”11. Ea se risipește dăruindu-se în Ființă 

pentru adevărul Ființei. În felul acesta, omul veghează Ființa sacrificându-se, iar Ființa, ca 

recunoaștere a sacrificiului, se dăruiește omului în gândire. „Gândirea esențială este ecoul 

bunăvoinței Ființei, în care se luminează și în care survine acel unic lucru: că este 

ființare12”, pentru că  „Ființa nu este un produs al gândirii. Dimpotrivă, gândirea esen țială 

este un eveniment al Ființei.” Sacrificiul se poate realiza și prin înfăptuiri în domeniul 

concret al ființării, dar împlinirea sa se găsește în gândirea esențială care, la urma urmei, 

este și ea un mod de a acționa.  

Gândirea esențială poate fi înțeleasă ca și gândire apofatică, iar sacrificiul pe care-l 

cere pentru Ființă este compatibil cu sacrificiul celor care trăiesc întru Dumnezeu, 

renunțând la bucuriile pe care ți le poate oferi lumea de aici, a calculului după Heidegger.  

                                                           
7Ibidem., pag. 43 
8Ibidem., pag .47 
9Ibidem., pag. 48 
10Ibidem., pag. 288 
11Ibidem., pag .287 
12Ibidem., pag. 287 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
23 

 

„In Identitate  și diferență (1929) se concretizează  concepția lui Heidegger despre tehnică, 

gândită  ca existență  deschisă  a omului (Dasein) spre ceea ce pervertește esența umană. Tehnica 

nu lasă  lucrurile să fie, ea are ambiția prefacerilor ireversibile, prin înlocuirea naturalului cu 

artificialul. Heidegger pledează  pentru întoarcerea la arhaic, pe care‐l consideră  autentic. 

Tehnica gândită  ca expresie a voinței de putere a omului îl alienează pentru că  se opune 

facultății sale meditative. Modul de gândire modernist separă  gândirea de Ființă. Gândirea 

tehnică reprezintă o „livrare la comandă” și o „situare disponibilă a omului” la un sistem de 

comenzi care‐l și domină. Omul se lasă  manipulat de ceea ce el manipulează. Heidegger 

vorbește despre o înstrăinare a esenței adevărului, de o abatere de la lucrarea misteriosului păstor 

al ființei, care aduce uitarea rosturilor fundamentale ale omului. Heidegger nu cere abolirea 

tehnicii, ci o întoarcere la gândirea originară, care asigură dăinuirea ascunsului  și nesecătuirea 

izvorului de adevăr. Insul trebuie să stea față de timp în poziția de tăcere și așteptare. Analitica 

nemijlocit materială și calculat cognitivă, și demiurgia tehnicii abandonează ființa în favoarea 

acțiunii și a rațiunii. Năzuința de înstăpânire asupra lucrurilor naturii, asupra entităților rațiunii  și 

asupra limbii, luarea în calcul mergând până  la utilitățile morale  și organizarea mecanică, 

tehnicizează  lumea, o transformă  în lumea calculului rațional”13.  Aducerea la sine cu ajutorul 

calculului, pe care o practică tehnica, este o „activitate străină de Ființă". 

„Nu există decât două tipuri de gândire, și fiecare, în felul lui, este deopotrivă legitim și 

necesar: gândirea calculatoare (dos rechnende Denken) și gândirea meditativă (dos be-sinnliche 

Nachdenken)" care surprinde esența ființării. 

Gândirea calculatoare „socotește și calculează chiar și atunci când nu folosește mașini de 

calcul sau calculatoare electronice. Prin însăși tehnicitatea ei, ea procedează la o ordonare 

tehnică a lumii. Această ordonare nu depinde de ordinatoare; dimpotrivă, tocmai ea este cea care 

comandă fabricarea și folosirea... ordinatoarelor. Gândirea calculatoare socotește, scontează, ține 

socoteala. (...) Gândirea calculatoare este la rândul ei o gândire, însă această gândire este 

asemenea unei fugi a gândirii în fața gândirii. Această fugă dialectică a tehnicii din fața gândirii, 

rămânând în același timp gândire dovedește, în fapt, esența ne-tehnică a tehnicii. 

„Ceea ce este calculat devine marfă. Totul devine în permanență altceva, fiind așezat 

mereu în altă ordine.”14 Omul care calculează pierde relația cu Ființa, nu mai are grijă la raportul 

lui cu esențialul și lipsit de acest spirit al ocrotirii, omul se mișcă în mediul afacerilor și al 

„schimburilor". „Omul care se autoimpune trăiește din ceea ce pune în joc vrerea sa. Prin esența 

sa, el trăiește riscând-și esența în limitele instabilității banului și valorilor, în această calitate de 

schimbător și mediator permanent, omul este „neguțătorul". El cântăreșteși judecă permanent, 

fără ca totuși să cunoască greutatea specifică a lucrurilor. De asemenea, el nu știe niciodată ce 

anume are de fapt greutate în chiar ființa lui și ce anume e precumpănitor în ea.”15 

Gândirea calculatoare este o alegere pe care omul o face în detrimentul Ființei pentru a 

administra ființarea. Lumea locuită astfel este înțeleasă ca număr și măsură. Esența Ființei se 

pierde totodată cu misterul și poezia ei.  

„S-ar putea astfel ca locuirea noastră nepoetică, neputința ei de a lua măsura, să provină 

dintr-un ciudat exces, dintr-o furie a măsurării și a calculului.”16  

                                                           
13ANGELA BOTEZ, Heidegger și postmodernismul în Analele UCV, seria Filozofie, Nr. 18/2006, p. 27 
14Ibidem 
15Heidegger, Originea operei de artă, HUMANITAS, 1995, p. 295 
16Heidegger, Originea operei de artă, p. 217 


