
Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
111 

 

CONSIDERATIONS UPON MOSHE IDEL’S BOOK MIRCEA 

ELIADE, DE LA MAGIE LA MIT 
 

 

 

Lecturer PhD., Maria Camelia DICU 

 “Constantin Brâncuşi” University of Târgu-Jiu 

 

 

 
ABSTRACT. THE PRESENT STUDY BRINGS TO THE FOREFRONT MOSHE IDEL’S BOOK, MIRCEA 

ELIADE, DE LA MAGIE LA MIT (MIRCEA ELIADE, FROM MAGIC TO MYTH). THE BOOK REPRESENTS 

AN INTROSPECTION OF THE MOST IMPORTANT MOMENTS IN ELIADE’S CREATION. THE AUTHOR 

EMPHASIZES THE FACT THAT THERE WAS A CLOSE CONNECTION AMONG HIS PHILOSOPHICAL 

WORK, HIS LITERARY WORK AND HIS PERSONAL LIFE. THE BOOK ALSO SURPRISES US THROUGH 

LESS KNOWN ASPECTS OF ELIADE’S LIFE, HIS IMPLICATION WITH THE IRON GUARD, WHICH 

MOSHE IDEL ATTEMPTS AT EXPLAINING IT SCIENTIFICALLY. 

 
KEY WORDS: MAGIC, MYTH, PHILOSOPHY, LITERARY CREATION, PERSONAL LIFE. 

 

 

 

 

 

Moshe Idel s-a născut în 1947, la Piatra Neamț. În prezent, este profesor de gândire 

iudaică la Universitatea Ebraică din Ierusalim și cercetător la Institutul Shalom Hartman. Este 

doctor în filozofie, specializarea Cabala. În 1999 a obținut premiul Israel Prize pentru excelență 

în domeniul gândirii iudaice. A desfășurat o bogată activitate publicistică, din care 5 (exclusiv 

cea care face obiectul acestei recenzii) la Editura Polirom. 

Cartea despre care se face vorbire, ”Mircea Eliade, De la magie la mit” debutează cu 3 

moto-uri ale unor personaje de marcă din cultura românească. Primul îi aparține lui Eugen 

Ionesco, ”Eu sunt cel care deține cheia evenimentelor. Am un sistem de interpretare infailibil.” 

Următoarele două îi aparțin lui Mircea Eliade, ”Cine spune că trecutul  e mort e un idiot. Uite-l 

aici, lângă noi, viu și mustrător” și ”Creierul meu însetat de mister, de corespondențe oculte, de 

sensuri cosmice”  şi fac trecerea la subiectul cărții. 
În Prefață, autorul Moshe Idel vorbește despre prima întâlnire cu cărțile lui Mircea Eliade 

în 1964, 1965 pe când încerca să-și perfecționeze limba engleză, citind ”cărți scrise într-un stil 

ușor, care să mă și intereseze întrucâtva”, cum spune chiar autorul. O vreme, atras fiind de 

gândirea iudaică, autorul a uitat de Eliade, întorcându-se la el în 1970, pe când își elabora teza de 

doctorat. A descoperit atunci că Mircea Eliade fusese prieten cu Mihail Sebastian, dramaturgul 

lui preferat. La o lună de la moartea lui Mircea Eliade, Moshe Idel s-a hotărât să investigheze 

subiectul pentru a obține confirmări cu privire la niște zvonuri ce se vehiculau în legătură cu 

poziția lui de extremă dreapta. Fratele lui Mihail Sebastian cu care s-a întâlnit la Paris, a 

confirmat aceste zvonuri potrivit cărora Mircea Eliade era afiliat Gărzii de Fier. Idel și-a 

continuat cercetarea prin discuții cu Leon Volovici, Ian P. Culianu, profesorul Doniger. Căderea 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 
 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
112 

 

regimului comunist în România, i-a facilitat o cercetare amplă asupra trcutului iudaic de aici. 

Publicațiile facilitate de căderea regimul comunist, dar și o serie de discuții și conferințe l-au 

ajutat pe Idel să-și cristalizeze ideile asupra lui Eliade, Sebastian, dar asupra altor personalități 
marcante ale culturii românești precum Eugen Ionesco, Constantin Noica, Emil Cioran, Mircea 

Vulcănescu sau ”profesorul” lui Eliade, Nae Ionescu, dar și contemporanul mai vârstnic al lui 

Eliade, Lucian Blaga. În demersul său, lecturi extinse ale unor autori minori, dar și alții cu o 

contribuție majoră i-au fost de asemenea alături. Moshe Idel dorește să sublinieze că majoritatea 

studiilor despre Mircea Eliade se bazează pe studii târzii ale autorului, fără a lua  în calcul 

aparițiile din România. Ori autorul, tocmai acest lucru dorește să-l evidențieze, analiza lui 

bazându-se pe scrierile românești. Cartea a apărut în limba engleză în 2013, Editura Peter Lang, 

Germania. 

Cartea este structurată în 8 capitole,Sacrul camuflat în percepia de sine a lui Eliade în 

literatura și studiile sale științifice, Androgin, totalitate și reintegrare, Tanatologii: apoteoze și 

triumfuri ale morții, Timp, istorie și iudaism antitetic, Eliade și Cabala, O ”umbră” printre 

rinoceri, Eliade, Garda de Fier și câțiva strigoi, Eliade ca gânditor român, Introducere și 

Observații finale, în care autorul parcă dirijează o orchestră de muzică simfonică (Guga, 230). 

În cartea sa „Mircea Eliade, de la magie la mit”, Moshe Idel nu încearcă să apere, să 

explice sau să recreeze un nou Mircea Eliade; ci pur şi simplu încearcă să înţeleagă cele două 

etape ce prezintă interes în viaţa filosofului: magie şi mit. Aceste două cuvinte reprezintă 

rădăcina a tot ceea ce cuprinde înţelegerea lui Mircea Eliade: viaţa sa personală, cercetarea 

ştiinţifică şi creaţia literară. Magia şi mitul unesc cele trei capitole din totul unitar numit Mircea 

Eliade. 

Moshe Idel doreşte să sublinieze în primul capitol, Sacrul camuflat în percepia de sine a 

lui Eliade în literatura și studiile sale științifice, (The profane: a disguise to the sacred) faptul că 

Eliade a fost influenţat în creaţia sa de două abordări, lucru care se poate observa atât în opera sa 

ştiinţifică, cât şi în viaţa personală: tânărul Eliade s-a cufundat în lumea ritualurilor şi tehnicilor 

religioase, pe când Eliade matur s-a concentrat pe simboluri şi mituri, cele două orientări 

reprezentând, de fapt, diferite abordări ale religiei şi vieţii. Prin studiile sale aprofundate asupra 

religiei, Eliade şi-a câştigat un loc de netăgăduit în înţelegerea religiei. Astfel autorul studiului 

vorbeşte despre eforturile lui Mircea Eliade de a explora sacrul şi profanul în contextul viziunii 

sale asupra universului: o materie fluidă, în opinia filosofului, în care sacrul şi profanul se 

întâlnesc. Îl citez aici pe Mircea Eliade, care afirmă: „ [...] dar importanta creaţie religioasă a 

lumii occidentale moderne. E vorba de ultima etapă a desacralizării. Procesul prezintă un interes 

considerabil pentru savantul, specialist în istoria religiilor; el ilustrează, într-adevăr, camuflarea 

perfectă a ‘sacrului’, mai precis identificarea sa cu ‘profanul`1. 

Teoria camuflajului reprezintă de fapt un mod de a explica sacrul prin evenimentele 

obişnuite ale cotidianului. Acest mod inedit de gândire i-a servit lui Eliade drept ghid în studiile 

asupra religiei. Moshe Idel oferă cititorului o idee asupra modului în care poate fi înţeles 

conceptul de camuflaj şi anumee prin conştientizarea multitudinii de simboluri prezente în viaţa 

lui Eliade. Astfel, autorul susţine că există o strânsă legătură între toate aspectele vieţii sale: 

personale, ficţiune, cercetare ştiinţifică; iar sacrul camuflat devine un leit-motive întâlnit în toate 

aspectele majore ale vieţii filosofului. 

                                                           
1Mircea Eliade, Cuvânt înainte în Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Vol. I, Chişinău, Universitas, 1992 p. XI 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
113 

 

Moshe Idel susţine, de asemenea ideea că Eliade nu a dorit niciodată să ofere vreo explicaţie 

despre ceea ce este considerată esenţa cercetărilor sale; Idel lămureşte cititorul că esenţa teoriei 

camuflajului poate fi cel mai bine explicată prin creaţia literară a filosofului Eliade. 

În capitolul următor, Androgin, totalitate şi reintegrare (Androginy, totality and death), 

Moshe Idel (Guga, 232-233) arată interesul lui Mircea Eliade în androginşi spune că nu este de 

mirare interesul său, având în vedere părerea asupra sa sacrului. Autorul reuşeşte să creeze o 

imagine articulată asupra androginului din punctul de vedere al lui Eliade prin confruntarea 

teoriilor lui Jung şi Platon: androginul simbolizează perfecţiunea, totalitatea, simbolul a două 

jumătăţi acum separate. Acesta este momentul în care Idel dezvăluie cititorului termenul 

„arhaic”, iar prin acesta, intenţia lui Eliade ce a constituit baza studiilor sale - aceea de a se 

întoarce la elementele primordiale ce simbolizează fenomenul spiritual. În ceea ce priveşte 

androginul, Idel observă o legătură între punctele de vedere ale lui Platon şi Eliade, dar şi 

influenţa Zoharului2. Autorul remarcă unele contradicţii între imaginea perpetuată de Zohar3 şi 

modul în care Eliade îl interpretează. Eliade a încercat să demonstreze că Adam era o fiinţă 

androgină, iar modul în care Eliade exprimă diverse opinii asupra acestui concept diferă de locul 

unde şi-a întreprins demersul, în ţară sau înafara graniţelor ei. Eliade a văzut în androgin, un 

arhetip asemănător perfecţiunii şi reintegrării; Eliade credea într-o ordine haotică, iar idea de 

purificare şi împlinire îi trezeşte interesul pentru moarte. Filosoful nu vede sfârşitul prin moarte, 

ci mai degrabă o poartă deschisă spre începutul unei experienţe spirituale noi şi diferită, susţine 

Idel (Guga, 234). Eliade credea în semne/ semne zodiacale, dar şi în destin. Punctul acesta de 

vedere i-a influenţat abordarea conceptului morţii, aspect care se reflectă în creaţia sa literară. 

Astfel, explică Idel, pentru personajele lui Eliade, moartea devine o chestiune de destin, este 

zugrăvită ca şi o experienţă de catarsis4. Pe de altă parte, menţionează Idel, demonstrează faptul 

                                                           
2The Zohar is a collection of commentaries on the Torah, intended to guide people who have already achieved high 

spiritual degrees to the root (origin) of their souls. 

The Zohar contains all the spiritual states that people experience as their souls evolve. At the end of the process, the 

souls achieve what Kabbalah refers to as “the end of correction,” the highest level of spiritual wholeness. 

To those without spiritual attainment, The Zohar reads like a collection of allegories and legends that can be 

interpreted and perceived differently by each individual. But to those with spiritual attainment, i.e. Kabbalists, The 

Zohar is a practical guide to inner actions that one performs in order to discover deeper, higher states of perception 

and sensation.The Zohar reveals a new perspective on life: that all the troubles and suffering we experience are 

intended to make us realize our own imperfections. To rise to the perception of the complete reality, we need to 

prefer the internal to the external, to find opportunities to incorporate the wisdom of Kabbalah into our lives. When 

we do that, we will rise, like Rabbi Hya, to a higher spiritual state, to the reality we truly do exist in. In that state we 

will be like all the Kabbalists before us, and discover the reality where all the souls are united in their perfect state. 

According to all Kabbalists, and as the beginning of the book writes, The Zohar was written by Rabbi Shimon Bar 

Yochai (Rashbi), who lived in the 2nd and 3rd centuries CE. There are views in scholastic circles stating that The 

Zohar was written in the 11th century by Kabbalist Rabbi Moshe de Leon. This view was contradicted by Rabbi 

Moshe de Leon himself, who said that the book was written by Rashbi.  

The Zohar was kept hidden for 900 years, between the 2nd and the 11th centuries CE, since those who possessed its 

wisdom understood that at the time, people did not need it and would misunderstand its contents. 

(Kabbalah, www.Kabbalh.info.Kabbalh Education Center) 
3 Eliade susţine că Yoharul reprezintă teosofia ebraică, o doctrină mistică al cărui scop este cunoaşterea şi descrierea 

operei misterioase ale divinităţii. Zoharul şi Kabbalişti îl numesc pe D-zeu – En-Sof, Infinitul, Istoria credinţelor şi 

ideilor religioase, p.179 
41. Purificare a spiritului cu ajutorul artei prin participare intensă la fenomenul artistic. 2. (În psihanaliză) Efect 

terapeutic obținut prin descărcarea unei trăiri refulate. 

http://www.kabbalh.info.kabbalh/


Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 
 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
114 

 

că viaţa personală a lui Eliade se confundă cu cea a personajelor sale, unele fiind chiar 

„împrumutate” din istoria personală a lui Eliade (idem, 234). Prin personajele sale, Eliade a 

întrevăzut moartea ca pe un mod de  dobândi totalitatea. Ajuns în acest punct, Moshe Idel 

subliniază faptul că în moarte există o conotaţie de sacrificiu, putând justifica alăturarea lui 

Mircea Eliade Gărzii de Fier. Punctul de vedere al lui Eliade asupra morţii poate avea multe 

semnificaţii, dar niciodată nu este privită ca sfârşit sau ameninţare (Guga, 235). 

 De departe cele mai interesante capitole ale cărţii lui Moshe Idel  sunt Mircea Eliade şi 

Kabbala şi Eliade şi Garda de Fier. În primul capitol amintit anterior, EliadeşiKabbalah, Moshe 

Idel analizează în profunzimeconexiunile filosofului cu Kabbalah5. Dar ce este Kabbalah? 

What Is Kabbalah? 

Kabbalah has been clouded in confusion, legend, myth, and misrepresentation because 

authentic Kabbalah has been hidden for thousands of years... until today. 

Although its origins are rooted in deep antiquity, from the time of ancient Babylon, the 

wisdom of Kabbalah has remained virtually hidden from humanity since it appeared more than 

four thousand years ago. To this very day, only a few know what Kabbalah really is. 

 

For millennia, humanity was offered a wide variety of things under the name 

“Kabbalah”: spells, curses, and even miracles - all except for the method of Kabbalah itself. For 

over four thousand years, common understanding of Kabbalah has been cluttered with 

misconceptions and misinterpretations. 

 

Therefore, first and foremost, the wisdom of Kabbalah needs to be made clear. Kabbalist 

Yehuda Ashlag (Baal HaSulam) provides the following definition in his article "The Essence of 

the Wisdom of Kabbalah": 

 

This wisdom is no more and no less than a sequence of roots, which hang down by way of 

cause and effect, in fixed, determined rules, interweaving to a single, exalted goal described as, 

“the revelation of His Godliness to His creatures in this world.” 

 

In simpler words, there is an upper, all-inclusive force, or “the Creator,” controlling 

everything in reality. All the world’s forces descend from this comprehensive force. Some of 

these forces are familiar to us, such as gravity or electricity, while there are forces of a higher 

order that act while remaining hidden to us. 

 

Kabbalah holds the map or the knowledge of how these hidden forces are structured, and 

the laws by which they influence us. It teaches us (through books such as The Zohar and other 

means) how to develop a sense of these forces, and finally, discover their only purpose – to bring 

us to the revelation of the Creator, the all-inclusive law of nature, while living in this world6. 

                                                           
5 Reprezintă o creaţie a misticii esoterice evreieşti. Termenul este tradus de Eliade ‚tradiţie’. Ea face parte din istoria 

ideilor din Europa sec. XIV-XIX (Eliade: 177). În 1842, evreii au fost expulzaţi din Spania, iar una dintre 

consecinţe, subliniază Eliade a fost, transformarea Kabbalei. Astfel “moartea, pocăinţa şi renaşterea sunt cele trei 

mari evenimente susceptibile să înalţe omul către o unire beatifică cu Dumnezeu”, (Eliade, 181). 
6www.Kabbalh.info. Kabbalh Education Center  

http://www.kabbalh.info/


Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
115 

 

 Cu alte cuvinte, Kabbalh a fost învăluită în confuzie, legendă, mit şi denaturare deoarece 

Kabbalh autentică a fost bine ascunsă. Originile sale se pierd în negura vremurilor, înţelepciunea 

Kabbalei a rămas ascunsă timp de mai bine de 4 milenii. Kabbalah se transmite sub forma 

raţionamentelor cauză-efect, ca reguli ce descriu „revelaţia lui D-zeu asupra creaţiilor sale în 

lume”. Deci, există o forţă atotputernică care deţine controlul asupra tot ceea ce este pe pământ. 

Kabbalah este păstrătoarea hărţii sau a cunoştinţelor despre modul cum sunt structurate aceste 

forţe. Ne învaţă prin cărţi precum Zoharul să dezvoltăm un simţ al acestor forţe, forţa 

atotcuprinzătoare a naturii. Revenind la studiul lui Moshe Idel, acesta spune că legătura dintre 

Eliade şi Kabalah reprezintă rodul cercetărilor lui, deşă nu a avut acces direct la aceste învăţături, 

ci prin intermediul altor români iluştri, Nae Ionescu sau Marcel Avramescu (Guga, 237). Idel 

sugerează că Eliade are o atitudine mai pozitivă faţă de Kabbalah, în comparaţie cu alte expresii 

ale Iudaismului7,care poate fi rezultatul faptului că descoperis în Kabbalah corespondentul 

religiei cosmice, o religie rurală, strâns legtă de viaţa în natură. Moshel Idel dezvăluie lucruri 

uimitoare despre, de exemplu, cuvântul „magic” care într-un fel aduce informaţia din trecut 

(Guga, 237) şi care oferă o explicaţie la întrebarea „de ce Eliade era atât de interesat de ceea ce 

era mai puţin evident şi în redescoperirea „arhaicului”. Viziunea sa cosmică era expresia 

universului primordial cu toate religiile arhaice, ceea ce oferă o explicaţie asupra interesului său 

în totalitate şi androgenie. Tot în acest capitol Idel manifestă neînţelegere faţă de obsesia lui 

Eliade de ţăranul român, păstrător al creştinismului cosmic, dar apreciază loialitatea pe care o 

dovedeşte autorul român faţă de propriile credinţe. 

 În capitolul Eliade şi Garda de fier şi câţiva strigoi, Idel se aproprie de unul dintre cele 

mai controversate şi sensibile subiecte. Deşi subiectul este mai degrabă politic, Idel încearcă să 

meargă pe urmele lui Eliade ca şi cercetător al istoriei religiilor, Garda de fier fiind percepută ca 

mişcare religioasă. Este un capitol de care Eliade prefera să nu-şi amintească, dar Idel arată că 

asemenea greşeli nu se uită uşor. Adepţii lui Eliade au încercat să muşamalizeze acest lucru, iar 

lui Idel îi revine din nou meritul de a privi viaţa lui Eliade cu ochii unui cercetător, prin 

simboluri şi semne, şi nu cu privirea rece a politicii. Prin urmare, Idel nu-l numeşte pe Eliade 

anti-semit, ci este mai degrabă preocupat de a dezvălui alte aspecte privitoare la viaţa autorului 

român, care îl ajută pe cititor să înţeleagă implicarea lui Mircea Eliade strict din punct de vedere 

spiritual şi academic. Cum intenţionează Idel să facă aceasta? Îndreptându-şi atenţia spre Ion 

Moţa, o figură emblematică a Gărzii de Fier, pe de-o parte, iar pe de altă parte o influenţă 

covârşitoare asupra lui Mircea Eliade. Idel îl previne oarecum pe cititor asupra lui Ion Moţa, 

spunând că este uimitor pentru cititor faptul că, deşi un intelectual, Ion Moţa manifesta o 

innexplicabilă teamă de evrei, care în cele din urmă l-a trasformat într-un anti-semit convins. 

Moshe Idel pare contrariat şi de faptul că Eliade este pur şi simplu orbit de semnificaţia spirituală 

a Gărzii de Fier8. Chiar dacă la un moment dat, Eliade a afirmat că entuziasmul său s-a risipit 

                                                           
7 În capitolul anterior, Timp, istorie şi iudaism antitetic, Moshe Idel susţine că Eliade s-a apropiat de iudaism într-un 

fel oarecum violent, argumentând că elitele au dus la un iudaism monoteist, ide ce îl deranja pe Eliade prin aceea că, 

credea el, timpul este legat de istorie.Idel, pe de altă parte doreşte să demonstreze că istoria nu a fost niciodată 

principala caracteristică a culturii iudaice, ce poate fi privită ca un amestec de elemente istorice şi arhaice. (Guga, 

236) 
8 Legiunea Arhanghelul Mihail, sau pe scurt Mişcarea Legionară (ML), a avut drept cauze ale apariţiei sale crearea 

României Mari şi modificarea condiţiilor politice şi economice atât interne cât şi internaţionale, odată cu terminarea 

primului război mondial. 



Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 
 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
116 

 

atunci când a devenit conştient de atrocităţile comise, Idel afirmă că este dificil să crezi că era 

ignorant. (Guga, 240) 

 Principalul scop al Gărzii de Fier era eliminarea evreilor, din nou un atentat împotriva 

omenirii, dar Eliade a fost din nou orbit de punctul de vedere exprimat de Nae Ionescu, care 

afirma că eliminarea evreilor nu ar fi o crimă împotriva lor, ci o favoare (Guga, 240). În acest 

moment cititorul, cu ajutorul lui Idel devine conştient de adevărata semnificaţie a Gărzii de Fier, 

care risipeşte orice semnificaţie spirituală ar fi avut la început; precum şi admiraţia sa pentru 

Corneliu Zelea Codreanu, creatorul Gărzii de Fier. Însă pentru a îndepărta orice suspiciune 

asupra intenţiilor lui Eliade, Idel utilizează fragmente de scrisori şi alte documente, demonstrând 

improbabilitatea legăturii filosofului român şi membrii Gărzii de Fier (Guga, 241). Şi mai 

înfricoşătoare devine perspectiva Gărzii de Fier prin afirmaţia lui Ion Moţa, care sugera că Garda 

de Fier este asemănătoare vampirilor, care nu-şi pot găsi pacea şi liniştea, până nu redresează ce 

alţii au distrus (Guga, 241). Eliade scrie un articol, ne informează Idel, prin care se declară de 

acord cu asemănările dintre Garda de Fier şi vampiri.  

 Idel expune mai apoi eventuale legături spirituale pe care Elade le-ar putea avea cu Garda 

de Fier, prin interesul său faţă de moarte, spiritul de sacrificiu şi dragostea lui faţă de România. 

Idel sugerează că atitudinea autorului român este pur academică şi ştiinţifică, pe când Garda de 

Fier a transformat aceste teme în ura profunda împotriva evreilor. Pare uimitor pentru cititorul 

pus în temă de orientarea lui Eliade, este greu de crezut ca o personalitate remarcabilă să fie 

tolerant al violenţei şi extremismului.  

 Cartea lui Idel a demonstrat legătura dintre aspectele legate de Eliade, academic, personal 

şi literar. Astfel Domnişoara Cristina, în lumina părerii lui Moţa, capătă o nouă semnificaţie, 

prin obsesia Domnişoarei Cristina, un vampir, de a stabili o legătură cu un bărbat, în ciuda 

faptului că trăiesc în dimensiuni diferite, iar romanul dintr-o fantezie devine o metaforă 

sângeroasă (Guga, 241). În ciuda tuturor acestor dovezi, Idel este contrariat că Eliade niciodată 

nu a recunoscut făţiş implicarea sa şi că acest fapt este o realitate pe care filosoful doreşte să o 

dea uitării (ibidem). 

 Moshe Idel concluzionează că Garda de Fier a jucat un rol în istoria religiilor, susţine că 

obsesiile şi temerile iraţionale pot duce la crime şi acte extreme. Cu toate acestea, Mircea Eliade 

rămâne, fără îndoială una dintre personalităţile marcante ale vieţii culturale româneşti, dar Idel 

nu ne aduce un faţa ochilor un Eliade fără pată, ci un om, care, la un moment dat, ar putea face şi 

greşeli. Idel, în încheiere, îl lasă pe cititor cu un semn de întrebare: Eliade şi-a împlinit destinul 

sau a fost înfrânt de ideile pe care credea că le cunoaşte?9 

 

                                                                                                                                                                                           
La începutul anilor ’20, tinerii studenţi şi adolescenţi priveau cu admiraţie la eroismul părinţilor, bunicilor, fraţilor 

mai mari sau al rudelor apropiate, care luptaseră în război şi realizaseră Marea Unire. Totodată, în şcoli, dar mai ales 

în familie, se făcea o bună educaţie religioasă, astfel încât cel puţin 30% din tineret era cu adevărat credincios, 

creştin‐practicant. Se putea observa căîn multe familii spiritul naţionalist, al iubirii de ţară, era puternic dezvoltat. 

Nici nu se putea altfel din moment ce părinţii îşi făcuseră cu prisosinţă datoria în război. Aşa că o bună parte din 

tineret s-a simţit obligată faţă de neam şi Dumnezeu să respecte sacrificiul românilor din timpul primei conflagraţii 

mondiale. Cum? Prin menţinerea şi dezvoltarea României Mari. Prin înlăturarea cauzelor interne care puteau duce la 

slăbirea fragedei unităţi naţionale. Prin pregătirea de a înfrunta noile pericole externe ce băteau la graniţele ţării, în 

mod special a pericolului comunist ce venea din proaspăta Uniune Sovietică. www.miscarea-legionara.net 
9 Ariana Guga, Beyond Magic and Myth with Mircea Eliade and Moshe Idel, Journal for the Studz of Religions and 

Ideologies, vol, 13, issue 38 (Summer 2014) 

http://www.miscarea-legionara.net/


Annals of the „Constantin Brâncuși” University of Târgu Jiu, Letter and Social Science Series,  

Supplement 2/2015 

 

 
„ACADEMICA BRÂNCUȘI”PUBLISHER 

 
117 

 

 Bibliografie: 

 

Ariana Guga, Beyond Magic and Myth with Mircea Eliade and Moshe Idel, Journal for the Study 

of Religions and Ideologies, vol, 13, issue 38 (Summer 2014), jurnal online 

Moshe Idel, Mircea Eliade, From Magic to Myth, Editura Peter Lang, 

2013www.googlebooks.com 

Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Vol. I, Chişinău, Universitas, 1992 

Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Vol. III, Chişinău, Universitas, 1992 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.googlebooks.com/

